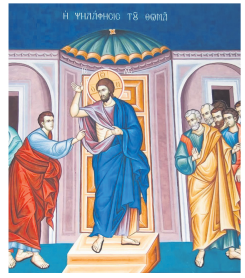
#### ПО БЛАГОСЛОВЕНИЮ МИТРОПОЛИТА ЧЕЛЯБИНСКОГО И МИАССКОГО ГРИГОРИЯ

# ЧЕЛЯБИНСКИЕ ЕПАРХИАЛЬНЫЕ № 4 (111) апрель 2021 г.

ОФИЦИАЛЬНОЕ ИЗДАНИЕ ЧЕЛЯБИНСКОЙ МИТРОПОЛИИ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ





От Пасхи до Вознесения. Хроника событий

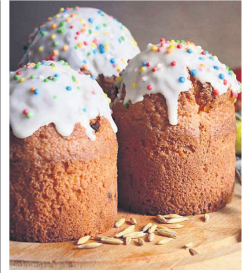




Почему россияне не верят в пасхальных *стр.* 6-7 | кроликов?



Епископ времен перестройки. Вспоминаем *стр. 9* владыку Георгия



Красим яйца, печем куличи. Лучшие пасхальные *стр. 12-13* рецепты cmp. 18-19



### Пять хлебов от собора

Свято-Симеоновский храм начал кормление бездомных

С 5 апреля Свято-Симеоновский кафедральный собор начал самостоятельное кормление бездомных на улице Каслинской. До этого прихожане помогали другим организаторам: по вторникам кормление организует центр социальной адаптации «Дом помощи» от храма Ксении Петербургской, по средам – сестра милосердия Любовь Заремба от храма Иоанна Воина, по четвергам - Евгений Косовских, более известный как доктор Женя, который не только кормит, но ещё и лечит бездомных.

Теперь же добавился ещё один день кормления – понедельник, который взял на себя собор святого Симеона Верхотурского. Первое кормление прошло в первый понедельник апреля. На кормление выехали сёстры милосердия из сестричества при соборе в честь святителя Иоанна Шанхайского во главе с духовником иеромонахом Лаврентием (Сиренко). На обед пришло около 30 чело-



век. Также бездомным раздавались средства гигиены. Примечательно, что они сами попросили священника прочитать молитву после трапезы, благодаря Господа. Кроме этого среди бездомных уже появился один человек, который сам захотел принять Святое Крещение.

Дорогие братья и сёстры! Приглашаем желающих присоединиться к этому доброму делу. Помочь можно как на раздаче обедов, так и продуктами и средствами, которые можно приносить в социальный отдел собора. Вопросы по телефону: 89087078384, Ольга.

### «Милосердный врач»

Свято-Сергиевский храм Челябинска запустил новый социальный проект

При храме преподобного Сергия Радонежского несколько лет действует региональное Общество православных врачей. Недавно оно получило грант Президента Российской Федерации. Эти средства будут направлены на оказание медицинской помощи людям в трудной жизненной ситуации и без опре-

делённого места жительства, находящимся на попечении в челябинских приютах «Линия жизни», «Социальная гостиница» и «Единство».

В марте волонтерымедики провели предварительные осмотры и анкетирование около 120 человек. В настоящий момент рабочая группа врачей по гран-

ту расшифровывает и анализирует собранную в приютах информацию, чтобы на этой основе выстроить дальше систему предметных консультаций. На втором этапе проекта наблюдать пациентов будут 12 узких специалистов, из которых многие являются ведущими в регионе по своим направлениям.

### Когда мусор приносит пользу

Челябинские храмы присоединяются к экологической акции

В марте в храме Иоанна Воина были установлены контейнеры для сбора пластиковых крышечек и батареек. За месяц было собрано около 800 штук батареек это значит, что спасено от заражения 16 000 квадратных метров земли (подсчитано, что одна пальчиковая батарейка может загрязнить тяжёлыми металлами около 20 квадратных метров). Крышечек собрано больше 1000 штук, все они отправились на переработку.

Хороший пример заразителен. Недавно в храме свя-

тителя Василия Великого тоже поставили контейнеры. Инициаторами сбора вторсырья стали педагоги самой младшей группы воскресной школы. Третья точка сбора – в Свято-Симеоновском кафедральном соборе.

Какие крышки подходят:
- от пластиковых буты-

- от кетчупа, майонеза, сгущённого молока;
- колечки от крышек и ручки от 5-литровых бу-
- крышки от бутылок с растительным маслом.

Не подходят крышки от кофе, зубной пасты, косметических, моющих средств и от бытовой химии.

Напоминаем адреса сбора:

- Храм в честь святого мученика Иоанна Воина. Челябинск, проспект Победы, 307Б.
- Храм в честь святителя Василия Великого. Челябинск, проспект Ленина. 6.
- Свято-Симеоновский кафедральный собор. Челябинск, ул. Кыштымская, 32.

#### ОБЪЯВЛЕНИЯ

Координационный центр по противодействию наркомании и алкоголизму Челябинской епархии

Консультации нарко/алкозависимых и их родственников: + 7 912 475 05 05. Телефон горячей линии: + 7 951 812 2000. Электронная почта: stopnarko@bk.ru

#### Благотворительный Фонд «НИКА»

Помощь в преодолении наркотической и алкогольной зависимости. Помощь людям без определенного места жительства: 8 800 222 87 97. Сайт: www.fondnika.ru

#### СЛУЖЕНИЕ АРХИПАСТЫРЯ

**15** марта

митрополит Григорий молился в алтаре Свято-Симеоновского кафедрального собора Челябинска за утренним богослужением по случаю начала Великого поста. В дневное время владыка принял участие в церемонии вручения губернаторской премии в сфере государственной национальной политики. Вечером архипастырь совершил в Свято-Симеоновском соборе повечерие с чтением великого покаянного канона.

**16** марта

владыка Григорий совершил повечерие в Свято-Троицком храме города Челябинска.

**17** марта

правящий архиерей совершил Литургию Преждеосвященных Даров в Свято-Симеоновском кафедральном соборе. Вечером архипастырь читал великий покаянный канон за повечерием в челябинском храме преподобного Сергия Радонежского.

18 марта

митрополит Григорий совершил иноческий постриг в Свято-Казанском монастыре города Троицка, а затем совершил в этой обители повечерие с чтением покаянного канона преподобного Андрея Критского.

**19** марта

владыка Григорий совершил Литургию Преждеосвященных Даров в Свято-Симеоновском кафедральном соборе и по традиции, в память о чуде святого Феодора Тирона, совершил молебен с освящением колива.

**21** марта

правящий архиерей совершил Литургию и чин Торжества Православия в Свято-Симеоновском кафедральном соборе.

**22** марта

митрополит Григорий посетил Одигитриевский женский монастырь Челябинска, где совершил Литургию Преждеосвященных Даров и заупокойную литию перед поклонным крестом в память о защитниках обители, погибших сто лет назад при уничтожении монастыря советской властью.

**27** марта

владыка Григорий встретился с активом местных патриотических организаций. Беседа состоялась в духовно-просветительском центре «Александровский» при челябинском храме Александра Невского.

**28** марта

правящий архиерей совершил Божественную литургию Недели второй Великого поста. Служба прошла в Свято-Симеоновском кафедральном соборе.

1 апреля

митрополит Григорий совершил панихиду по архиепископу Георгию (Грязнову), который в 1989-1996 годах был правящим архиереем Челябинской епархии. Заупокойная служба была приурочена к десятилетию со дня смерти владыки Георгия.

4 апреля

владыка Григорий совершил Литургию Недели третьей Великого поста. Накануне архипастырь возглавил всенощное бдение с выносом Животворящего Креста Господня. Богослужения состоялись в Свято-Симеоновском кафедральном соборе.

5 апреля

правящий архиерей принял участие в торжествах по случаю пятилетия со дня учреждения Федеральной службы войск национальной гвардии Российской Федерации.

7 апреля

митрополит Григорий совершил Литургию по случаю Благовещения Пресвятой Богородицы. Служба прошла в Благовещенском храме города Миасса. После Литургии архипастырь поздравил прихожан с престольным праздником и по традиции отпустил на волю белых голубей.

8 апреля

владыка Григорий совершил Литургию Преждеосвященных Даров в Свято-Троицком храме города Миасса. Богослужение состоялось в день памяти святой мученицы Параскевы Кочневой – жительницы Миасса, пострадавшей за веру Христову в годы сталинских репрессий.

11 апреля

правящий архиерей совершил Божественную литургию четвертого воскресенья Великого поста в Свято-Симеоновском кафедральном соборе.

# Христианин не должен ставить земные заботы на первое место

Митрополит Григорий – о Входе Господнем в Иерусалим

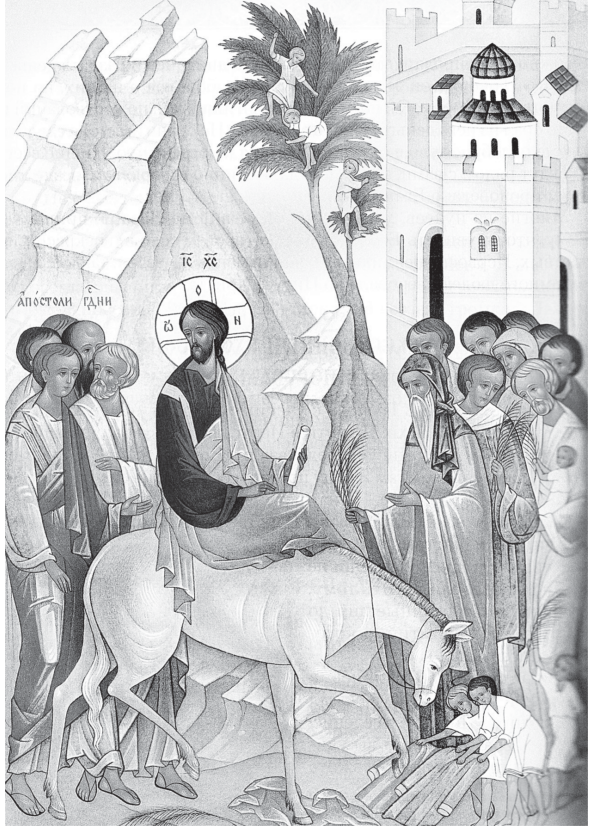


Во имя Отца, и Сына, и Святого Духа!

орогие отцы, братья и Дсестры! Сегодня праздник Входа Господня в Иерусалим или, как его ещё называют на нашей родине, Вербное воскресенье. Вербным оно называется потому, что сегодня мы, подражая жителям древнего Иерусалима, в Божиих храмах стоим с распустившимися ветвями вербы - символом воскресения, символом пробуждения природы от зимнего сна, символом жизни. И мы, как дети той победы, которую Христос одержал над дьяволом, над смертью, над грехом, сегодня так же встречаем своего Господа. Господь наш Иисус Христос пришёл на эту землю ради одного - нашего спасения, ради того, чтобы стать ближе к каждому из нас. И каждый из нас, православных христиан, имеет возможность общения с Господом, Который всегда открыт нам.

**9**егодня мы вспоминаем торжественный вход Христа в Иерусалим. Вход Царя Небесного – не царя земного. Он шел, чтобы пострадать и умереть за нас, искупить наши с вами грехи и открыть нам врата в Царство Небесное.

Господь невидимо пребывает с нами в Церкви. Сегодня мы вспоминаем ещё одно торжественное богоявление: когда Христос после воскрешения Лазаря открыл всем



нам Себя и вошёл в священный город – в город Иерусалим, где Ему предстояло пострадать и умереть. Порогие братья и сестры, согласно церковной традиции мы сегодня держим вербы — «знамение победы», как о том сказано в песнопении, знамение смерти и воскресения Господа нашего Иисуса Христа. Священная история —

не история земная. Вход Господень в Иерусалим – не рядовое событие, бывшее однажды в истории. Это событие имеет отношение к каждому из нас, но не как торжества нашей жизни — свадьба, рождение, похороны. Божие торжество совершается снова и снова, оно обращено к каждому из нас. И мы, стоя в храме с вайями, готовы

постелить и свои одежды на пути Спасителя – готовы отдать Ему всё лучшее. адумаемся еще раз: для чего Христос пришёл на землю? Для нашего спасения, для того, чтобы мы изменили свою жизнь. Часто мы, подобно древним жителям Иерусалима, ждём от Бога лишь земных благ, избавления от трудностей и неприятностей этой жиз-

ни, ставим эти трудности и неприятности на первое место, обращаемся к Богу только о них. Но в таком случае нас, как и древних иудеев, ждавших земного царя, может постигнуть разочарование. Часто наши надежды на то, что мы думаем получить от Бога, не оправдываются, так же, как не оправдались надежды древних иудеев на немедленное избавление их от римского владычества.

**М**ристос, еще раз повто-**И** рю, ждёт исправления каждого из нас. Для Него важно наше с вами духовное состояние. Христос говорит: «Ищите прежде Царства Божия и правды Его, а всё остальное приложится вам». Мы должны думать, как нам приблизиться к Богу, как побороть свои страсти, как изжить из себя те недуги и пороки, которые, к сожалению, укоренились в наших душах, а не ставить на первое место земные заботы.

Нак, дорогие братья и сестры, прежде всего будем помышлять о нашей любви к Богу. Будем думать о нашем спасении, о нашем покаянии в грехах, о нашей борьбе с пороками. И тогда всё остальное, что действительно потребно нам в этой жизни − приложится нам, будет дано любящим Отцом.

Сем вам желаю Божией помощи, сил, здоровья. Совсем немного осталось до дня Святой Пасхи. Верю, что воспоминания о страданиях, смерти и Светлом Воскресении Христа делают нас ближе к Богу и что Он не оставит нас без Своей помощи и покровительства, как любящий Отец не оставляет собственных детей.

**М**рани всех вас Господь! С праздником, с Вербным воскресеньем!

Проповедь произнесена после праздничной Литургии в Свято-Симеоновском кафедральном соборе 21 апреля 2019 года.



#### МАГНИТОГОРСКАЯ ЕПАРХИЯ

## В Кизильском монастыре прошел День православной литературы

4 апреля любители чтения собрались в Симеоно-Анненском женском монастыре села Кизильского. Обзор новых книг провела библиотекарь обители Фаина Кошкина. «Наша библиотека действует при монастыре более двадцати лет, – рассказала Фаина Николаевна. – Книги мы собирали еще в храме, на полочке. Когда появилось здание монастыря, мы открыли библиотеку и смогли пополнять библиотечный фонд. А еще четыре года назад нас перевели в новое помещение, где теперь расположен книжный фонд, состоящий из четырех тысяч экземпляров». Сейчас в монастырской библиотеке есть отдел красочной интересной детской литературы, детские молитвословы, Библия для ребятишек; отдел художественной литературы, отдел книг про святых и книги духовного наследия, специальная литература для монашествующих, есть книги об иконах, о монастырях, богослужебная литература.

В первой части беседы библиотекарь рассказала о том, какие книги полезно прочесть Великим постом, предложив для прочтения проповеди Феофана Затворника. Вторая часть лекции была посвящена святому благоверному князю Александру Невскому по случаю предстоящего его юбилея. Закончился День православной литературы презентацией новых книг монастырской библиотеки.

## Священник поговорил с детьми о жизни и смерти

6 апреля настоятель храма святителя Спиридона Тримифунтского священник Лев Баклицкий посетил школу №50 г. Магнитогорска. Священник проводит беседы с ребятами по просыбе администрации учебного заведения с целью профилактики суицидального поведения среди подростков. На этот раз батюшка встретился со школьниками 10, 9 и 6 классов. В ходе бесед с подростками отец Лев затрагивает темы, о которых непросто говорить даже со взрослым человеком: смерть и умирание, добровольный уход из жизни. «За 15 лет пастырского служения можно многое узнать о людях и о себе, – говорит священник. - Исповедь умирающих, регулярное общение с людьми, переживающими кончину близких, беседы с теми, кто делал попытки уйти из жизни и тяжелые разговоры с родственниками самоубийц - это будни священнослужителя. Есть что рассказать. Буду очень рад, если то, что за эти годы я смог разглядеть, всматриваясь в жизнь, станет полезным и убережёт кого-то от самой главной ошибки».

#### Прием ведут руководители

С апреля в Магнитогорской епархии руководители епархиальных отделов ведут прием населения каждую неделю по средам с 11:30 до 13:00 в кабинете № 10 епархиального управления.

По вопросам деятельности церковноприходских (воскресных) школ, духовнопросветительской работы в светских общеобразовательных учебных заведениях, огласительной и катехизаторской деятельности прием ведет руководитель отдела религиозного образования и катехизации протоиерей Андрей Иващук.

По вопросам развития православного молодежного движения в Магнитогорской епархии и добровольческого епархиального молодежного движения – руководитель отдела по делам молодежи иерей Сергий Зотов.

По вопросам социальной и благотворительной помощи, защиты и поддержки ценностей традиционной семьи, а также вопросам защиты материнства и детства прием проведет руководитель отдела по церковной благотворительности и социальному служению протоиерей Валерий Марфин.

Записаться на прием можно по телефону: 8 (3519) 34 89 42.

#### ТРОИЦКАЯ ЕПАРХИЯ

# В Троицкой епархии прошел мастер-класс по гончарному делу



Инициаторами мероприятия выступил миссионерский отдел и Община трезвости Троицкой епархии. Мастер-класс провела гончарный мастер Наталья Федорова – автор и организатор Открытого фестиваля художественной керамики «Живая традиция», единственного в Челябинской области. Мероприятие началось с экскурсии в Свято-Троицкий кафедральный собор, которую для гостей города провел сотрудник краеведческого музея Николай Шувалов.

Постичь секреты тонкого искусства лепки из природной глины собралось около 20 человек – детей и взрослых. Участники мастер-класса опробовали две техники работы с глиной: пластовую и жгутовую, каждый получил задание изготовить колокольчик-ангела, тарелку и подсвечник. Изделия получились поистине авторскими, очень индивидуальными. Изготовление изделий сопровождалось живой беседой мастера и участников об исторических традициях гончарного ремесла на Урале.

#### И ветеринары хотят знать о любви

Руководитель молодежного отдела Троицкой епархии священник Артемий Кайгородов встретился со студентами второго и третьего курса Троицкого ветеринарного техникума. Тема встречи – «Семейные ценности». Самым актуальным вопросом стал так называемый «гражданский брак», так как многие молодые люди не спешат регистрировать свои отношения. Отец Артемий сначала рассказал студентам об отрицательных аспектах гражданского брака с точки зрения гражданского общества. Затем батюшка рассказал о том, как относится Православная Церковь к таким отношениям между мужчиной и женщиной, и особо отметил, что венчание в церкви невозможно, если брак не зарегистрирован в органах ЗАГС. Встреча продолжалась более двух часов.

#### Социальный отдел помог 45 нуждающимся семьям



В дни Великого поста социальный отдел Троицкой епархии оказал благотворительную помощь многодетным семьям, нуждающимся в поддержке. 45 семей, которые состоят на учете в Центре социального служения, получили наборы с продуктами первой необходимости (крупы, макароны, сахар, масло растительное, чай, мука и др.) и сладкие наборы для детей.

Благотворительная помощь оказывается в рамках проекта социального служения «Диакония» благотворительного фонда «Весна».

#### ЗЛАТОУСТОВСКАЯ ЕПАРХИЯ

#### Литургия совершается по вечерам

Весь Великий пост в Александро-Невском храме Златоуста Литургия Преждеосвященных Даров совершается по средам в 16:00. Богослужение в вечернее время опирается на постановление Священного Синода Русской Православной Церкви от 28 ноября 1968 года, где говорится: «1) Благословить совершение вечером Божественной Литургии Преждеосвященных Даров там, где правящий архиерей сочтет это полезным. 2) При совершении Божественной Литургии Преждеосвященных Даров в вечерние часы воздержание для причащающихся от принятия пищи и пития должно быть не менее шести часов; однако воздержание перед причащением с полуночи от начала данных суток весьма похвально, и его могут держаться имеющие физическую крепость».

Важно, что посетить это особое постовое богослужение и причаститься на нем имеют возможность прихожане, которые из-за занятости на работе не могут прийти в храм утром. По своему чину Литургия Преждеосвященных Даров соединяется с великопостной вечерней, и в древности ее обычно служили по вечерам, воздерживаясь от пищи целый день.

#### Епархия передала детскому саду реабилитационные тренажеры



6 апреля епископ Златоустовский и Саткинский Викентий посетил детский сад №73, где состоялось открытие специализированной комнаты реабилитации. Это второй зал для ребятишек с огра-

ниченными возможностями здоровья, открытый в Златоусте благодаря благотворительному проекту «Содействие – детям». Владыка передал детсаду реабилитационную беговую дорожку 8612R и электрический иппотренажер TD00RD-3. Заведующая Светлана Корчагина рассказала, что в группах оказывается поддержка детям в возрасте от 3 до 8 лет. Многих ребятишек не готово принять ни одно дошкольное учреждение города, но они остро нуждаются в развитии и общении со сверстниками. Ознакомившись с работой реабилитолога, епископ Викентий предложил приобрести для детского сада дополнительный специализированный костюм «Атлант», необходимый для помощи детям с ДЦП.

#### Газете «Православный Златоуст» – 20 лет

12 апреля 2001 года, к празднику Пасхи, вышел первый номер газеты храма преподобного Серафима Саровского «Православный Златоуст». На страницах газеты отображались важные события церковно-приходской жизни Златоустовского благочиния, новости строительства храмов, полезные духовные советы, а также многое другое, что воистину согревало сердца читателей и способствовало духовному возрождению города. Сегодня, спустя два десятилетия, «Православный Златоуст» – это уже известный церковный вестник Горнозаводской зоны Южного Урала, официальная газета Златоустовской епархии. Газета доносит до читателей позицию священноначалия, публикуя официальные церковные документы, рассказывает о различных аспектах бытия Церкви, дает ценные рекомендации. Епархиальные же материалы рассказывают читателям о приходской жизни Златоустовской епархии, позволяют знакомиться с опытом богослужебной, пастырской и социальной деятельности. В издании печатаются материалы видных богословов, епархиальных священников и прихожан.

# № 4 (111) 2021 г.

## Предчувствуя Пасху: православные праздники апреля

1 апреля – праздник святых мучеников Хрисанфа и Дарии. Хрисанф прибыл в Рим из Александрии, чтобы учиться в философской школе, но услышал о христианстве и принял его. Богатый отец, желая оградить сына от принадлежности к опасному учению, женил его на Дарье – жрице Афины. Но молодой жених-студент обратил к вере и невесту, затем оба приняли мученичество.

2 апреля – день святой мученицы Фотины (то есть Светланы) - самарянки и сыновей её Фотина, Виктора и Иосии. По преданию это та самая самарянка, с которой Спаситель беседовал у колодца, как это описано в Евангелии.

Поясним: в те времена Израильская земля не была едина. Верные истинному учению люди стекались и с севера, и с юга в Иерусалим, где располагался в то время единственный на земле Божий Храм. Посередине же пути из северной земли Галилеи, на западном берегу Иордана находилась Самария (теперь там, кстати, Палестинская автономия). Самаряне придумали своё место, чтобы поклоняться Богу, возле колодца праотца Иакова.

Вот и получалось, что для того, чтобы поклониться святыням, приходилось пересекать землю народа, с которым идёт практически религиозная война. Теперь становится понятной притча о милосердном самарянине: паломника ограбили разбойники (тоже вероятно самаряне), а единоверцы – священник и левит прошагали мимо, точно так же как ныне некоторые бы отвернулись от страданий христианина в исламской стране. А местный мимо пройти не смог...

3 апреля – память преподобного Серафима Вырицкого. Старец, исповедник веры, скончавшийся в 1949 году, по преданию, все годы Великой Отечественной войны молился по многу часов на камне в саду перед прикреплённым к яблоне образом преподобного Серафима Саровского, подражая тем самым своему небесному покровителю. Родительская суббота – поминовение **усопших.** 

4 апреля – третье воскресенье (по-славянски «неделя») Великого поста, именуемая Крестопоклонной. Накануне (вечером в субботу) посреди храма выносят Распятие, которое будет находиться там всю неделю (седмицу). Вместо Пассии в некоторых храмах может совершаться акафист Животворящему Кресту.

Следующие дни уже наполнены предчувствием праздни-



ка Благовещения Пресвятой Богородицы, который ждёт нас 7 апреля. Дева Мария была обручена старцу Иосифу и уже переехала в его дом из южного Иерусалима в северную Галилею. Там во время молитвы явился к Ней архангел Гавриил, и объявил Марии о Её предназначении – стать Материю Спасителя мира Иисуса Христа.

8 апреля - соборный праздник архангела Гавриила. На иконах можно узнать его по цветущей пальмовой ветви, которую он вручает Деве Марии. Кроме того, 8 апреля вспоминают миасскую подвижницу Параскеву Кочневу.

10 апреля – снова родительская суббота, когда мы поминаем своих усопших близких. Не надо смущаться этим названием, если ваши отец и мать живы и здоровы, по-славянски «родители» - скорее «предки», то есть и бабушки, и дедушки до дальних колен.

**11 и 12 апреля** – праздник преподобного Иоанна Лествичника. «Лествица» - значит «лестница», так называется книга этого святого. Название отсылает к видению праотца Иакова, лестнице, ведущей в небеса, в книге же каждая ступень лестницы - определённая добродетель, которую предстоит обрести христианину. Образ развивался и далее, в старинной русской традиции (в том числе у старообрядцев) «лествицей» назывался род чёток для отсчитывания прочитанных молитв.

12 апреля также память святителя-миссионера Софрония Иркутского и нескольких апостолов, в том числе Аполлоса. Многим памятно поучение апостола Павла из Библии, чтобы не спорили люди о том, кто чьё духовное чадо, но Павел насадил, Аполлос поливал, ниву же церковную взращивает Бог.

13 апреля – память митрополита Ионы, которого мы вспоминаем в числе первосвятителей Московских и всея Руси.

14 апреля – память препо**добной Марии Египетской**, в этом году вечером этого дня (то есть формально 15 апреля, церковный календарь опережает светский на половину суток) будет совершаться и Мариино Стояние, когда целиком прочитывается Великий Покаянный канон прп. Андрея Критского, а затем читается ещё и житие этой святой.

16 апреля – память святой мученицы Феодосии, не забудьте поздравить тех, кто но-

**17 апреля** – праздник **По**хвалы Пресвятой Богородицы, Суббота Акафиста. Известно, что Великим постом акафисты обычно не совершаются, кроме Пассии, акафиста Кресту – и привычного акафиста Пресвятой Богородицы, но только раз за весь пост, в этот день. На самом деле акафист будет читаться в храмах вечером накануне, то есть 16-го числа. А 17-го утром на литургию можно приехать в храм в пригородном посёлке Полетаево, там в этот день престольный праздник.

Воскресный день 18 апреля снова посвящён преподобной Марии Египетской, а также памяти другого из первосвятителей Московских - патриарха Иова.

19 апреля – день равноапостольного Мефодия, епископа Моравского. Да-да, того самого, что просвещал с братом Кириллом славян, составив азбуку. Всем памятен майский праздник святых Кирилла и Мефодия, менее приметное торжество притаилось и в апрельском календаре.

21 апреля – день апостола Ерма и его соратников. Ерм также упомянут в Библии, известен как автор книги «Пастырь».

23 апреля заканчивается Четыредесятница, то есть собственно Великий пост, напоминающий о том, как Христос сорок дней постился в пустыне. Но православные до Пасхи поститься не прекращают. Со следующего понедельника начнётся Страстная неделя (седмица), тоже постная, но ради двух дней скоромиться вряд ли стоит. Разве что побаловаться икрой и рыбой – тем, кто от них воздерживался.

24 апреля – Лазарева суббота, канун Вербного воскресенья (ветки вербы в храмах начнут освящать уже вечером). Лазарь, брат Марфы и Марии, умер и пролежал в пещере несколько дней. Но пришёл Христос, воскликнул «Лазарь, гряди вон!» – и умерший воскрес. Молва о воскрешении мёртвого тут же разнеслась по столичному Иерусалиму, и Иисуса на следующий день встречали как царя, входящего в город.

25 апреля - Вход Господень в Иерусалим, Вербное воскресенье. Люди приветствуют Иисуса Христа как обетованного Царя, Мессию, Спасителя. Подумать только, через несколько дней толпа станет кричать Ему: «Да будет распят!» Пока же все поют радостно «осанна», выстилают дорожку из одежд перед Спасителем, едущем на ослике, размахивают пальмовыми ветвями. У нас вместо пальм распускающиеся вербы.

На следующей неделе есть несколько заметных праздников (например, преподобных Александра Свирского и Зосимы Соловецкого), но все они вытесняются событиями Страстной седмицы, воспоминанием о Страданиях Иисуса Христа. Каждый день её называется «великим».

В Великий понедельник (26 апреля) в храмах начинают петь «Се Жених грядёт в полуночи», напоминая притчу о гостях на свадьбе, забывших подготовить светильники и не попавших на ночной пир.

Великий вторник (27 апреля) - горькие сюжеты о засохшей бесплодной смоковнице, о том, как Спаситель изгонял торговцев из храма. Пройдёт лишь несколько дней, и завеса во Святая Святых разорвётся в момент смерти Господа на кресте, и единственный на земле Божий Храм потеряет своё значение.

Великая среда (28 апреля) – вспоминается женщина, вылившая на Спасителя сосуд ароматного мира (это можно понимать и как честь, и любовь, но и как приготовление к погребению).

Великий Четверг (29 апреля) – память Тайной Вечери, самой первой литургии, Евхаристии, которую совершил Христос с учениками в Сионской горнице. «И когда они ели, Иисус, взяв хлеб, благословил, преломил, дал им и сказал: приимите, ядите; сие есть Тело Мое. И, взяв чашу, благодарив, подал им: и пили из нее все. И сказал им: сие есть Кровь Моя Нового Завета, за многих изливаемая» (Мк. 14, 22-23).

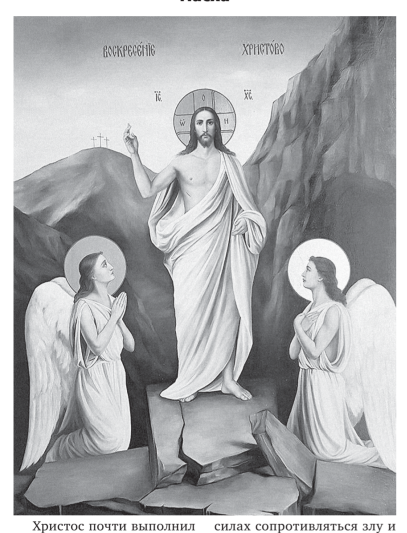
В этот день большинство православных стараются причаститься Святых Христовых Таин (хотя не всем это удаётся, кто-то на работе, придётся ждать до Пасхи). Вечером православные вновь собираются в храмах ради чтения 12 евангелий - отрывков из Писания, повествующих о предательстве Иуды, молитве Спасителя в Гефсиманском саду, Синедрионе, судилище Пилата и Распятии Иисуса Христа.

Великая Пятница (30 апреля) вся посвящена страданиям Спасителя. Раз в году в этот день совершаются трогательные каноны «Плач Богородицы», «Волною морскою», антифоны на основе 118-го «погребального» псалма. В середине дня (примерно часов в 14-15, но может быть позже или раньше) для поклонения в центр храма выносится Плащаница, символизирующая как погребальные пелены Спасителя, так и Само Тело Его, снятое с креста. Вечером (формально уже в Великую Субботу) с Плащаницей вокруг храма совершается крестный ход, напоминающий похоронную процессию.

# От Пасхи до Вознесения

В течение 40 дней, вплоть до Своего Вознесения, Христос пребывает на земле телесно, являясь своим ученикам и уверяя их в истинности Своего Воскресения. Он прощает предавших Его, дает последние напутствия любящим Его и утешает плачущих о скором расставании с Ним. Церковь же в дни, следующие за Святой Пасхой, с благоговейным ликованием призывает нас присоединиться к этим великим событиям участием в пасхальных богослужениях и приобщением к воскресшей природе Христа в таинстве Евхаристии. В течение шести недель Церковь празднует Пасху Христову, размышляя о Воскресшем Спасителе и о том спасении, которое Он даровал нам.

#### Пасха



Свою миссию. Своей вольной смертью (Спаситель умирает усилием собственной воли) Он действительно вырывает у смерти ее жало, причем не уничтожая ее, а именно попирая, то есть делая бессильной и безопасной. Смерть продолжает существовать, но отныне она уже не тупик небытия, но дверь в вечность – «временное» состояние упокоения, «предначинание», как говорят святые отцы, за которым следует Всеобщее Воскресение.

Существование смерти остается необходимым для того, чтобы Воскресение было всеобщим. Своим подвигом Христос восстанавливает справедливость. Действительно: почему согрешил один, а страдают все? Первозданный Адам был свободен от греха, и поэтому согрешил свободно. Мы же, наследуя падшую природу Адама, рождаемся поврежденными и несвободными. Наша воля ослаблена, мы не в

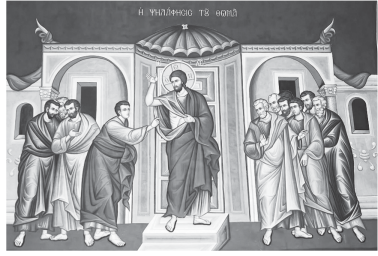
поэтому нуждаемся в Спасителе.

Переход на сторону зла совершается очень буднично, незаметно и привычно. Именно так, буднично, согрешили Адам и Ева. Петр даже не заметил, как предал Христа. Неразумные девы по глупости и рассеянности остались вне чертога жениха. Невероятно, но наша судьба свершается здесь и сейчас в прозаичных поступках временной жизни, ибо именно они являются выражением нашей воли. Действительно, «Царствие Небесное внутри вас есть», и именно «есть», а не будет. Человек, по-настоящему уверовавший во Христа, совоскресает с Ним в крещенской купели и не может не быть святым! Поэтому Симеон Новый Богослов и смог написать: «Для тех, кто стал чадами света и сынами грядущего дня, для тех, кто всегда ходит в свете, никогда не придет день Господень, потому что они уже с Богом и в Боге».

#### Антипасха (следующее воскресенье после Пасхи). Память апостола Фомы

«Ты поверил, потому что увидел Меня; блаженны не видевшие и уверовавшие», - говорит Христос Фоме. Почему Христос требует от Фомы веры и что такое вообще вера? Вера или доверие – это побуждаемая любовью связь, возникающая между личностями – и божественными, и человеческими. Именно такой веры и желает Христос от Фомы и прочих учеников: веры свободной, веры от сильной любви, веры от неутолимого желания, чтобы Христос действительно воскрес! И поэтому, наверное, подлинная вера во Христа и вообще религиозная жизнь невозможны без личной любви ко Христу и Его учению.

Быть православным христианином – это действительно любить Христа и, следовательно, доверять Ему. Вся остальная религия как совокупность способов и методов соединения со Христом вырастает из этой любви. Нет любви ко Христу – следовательно, нет и сильного стремления к общению с Ним, а, следовательно, вера, как связь со Христом, просто избыточна. Некого соединять! Что с этим делать и как научиться любить Христа? Ответ



дает четвертая глава Первого послания Иоанна: «Если кто говорит: «Я люблю Бога», а ненавидит братьев или сестёр своих, то он лжец, потому что кто не любит братьев или сестёр своих, которых видит, не может любить Бога, Которого не видел».

Только так: от человека к Богу возможно возрастание в любви. Сначала человек – потом Бог, как бы странно это ни звучало. Воистину, любовь – это состояние! Любовь – это не отношение одного к другому. Любовь – это океан света, который изливается из тебя на любого, кто оказался в поле этого света: друга, врага или просто

незнакомого человека. И поэтому полюбить Христа, которого никто из нас не видел, можно только войдя в состояние любви – то состояние, в котором пребывает Сам Бог: «Вы слышали, что сказано: люби ближнего твоего и ненавидь врага твоего. А Я говорю вам: любите врагов ваших, благословляйте проклинающих вас, благотворите ненавиляшим вас и молитесь за обижающих вас и гонящих вас, да будете сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных» (Мф. 5: 43-45).

#### Радоница

Вторник второй седмицы по Пасхе называется Радоница – день особого пасхального поминовения усопших. Логика этого воспоминания понятна. Всю Светлую седмицу взгляд христианина прикован к Воскресшему Христу. Мы, подобно благоразумному разбойнику, который, сам страшно страдая на кресте, сумел отвлечься от своих страданий и сострадал распинаемому Христу, забываем о своей смертности и радуемся Воскресению Спасителя. Но вот дни особого воскресного ликования проходят, и фокус нашего внимания перемещается на самих себя. Мы вспоминаем о собственной смерти и в связи с этим о цели воплощения Бога Слова. Действительно, Бог умер и воскрес не для Себя, но для нас.

«Человеку нужно было освятиться человечеством Бога», – говорит Григорий Богослов. Бог с воплощением ничего не приобретает к Своей полноте. Напротив, Божественная Личность через вочеловечение делает Себя уязвимой для страдания и смерти, присущих павшему человечеству. Цель смерти Бога – проникнуть в область смерти, до воплощения Христа не-



подвластную Богу и чуждую Ему, и Своим Божеством, отныне нераздельно и вечно соединенным с человечеством, вывести из небытия тех, кто желает жизни и пробуждения. Куда вывел Христос души мертвых и что это за состояние «проживается» усопшими в промежутке между смертью и воскресением? На этот вопрос Церковь отвечает осторожно и лаконично: души грешников находятся в предначинании вечных мук, души праведников – в предначинании вечных блаженств. Каждый из нас покинет этот мир в свое время, но возвращены к жизни мы будем одновременно. Мы станем свидетелями сошествия во ад Христа и будем соучаствовать в Его Воскресении, как отчасти соучаствуем в нем уже здесь и сейчас в Таинствах Церкви. В Радоницу же мы молимся о наших усопших для того, чтобы в молитве явить им прикосновение своей любви, сказать им «Христос воскресе!», порадовать их своей памятью или даже просто пожелать им мирного успения и скорейшего пробуждения в Царство Света и жизнь будущего века. Упокой, Господи, души усопших раб Твоих!

### АЗЫ ПРАВОСЛАВИЯ

#### Воскресенье жен-мироносиц

Третья неделя (воскресный день) по Пасхе - неделя жен мироносиц. Церковь вспоминает учениц Христа, женщин, которые ходили с Христом и слушали Его слово. В эти дни мы размышляем не только о жертвенности и бесстрашии этих женщин, но и вообще о женском и мужском началах, о проблеме пола. Бог пришел в мир не только для того, чтобы уничтожить смерть и даровать человеку возможность вечной жизни, но и для того, чтобы научить человека пользоваться этой вечностью. Именно поэтому так много учит Христос, приоткрывая завесу истинной жизни, а апостол Павел, следуя духу Христова учения, со всей силой постулирует один из главных принципов Царства Небесного – принцип единства и равенства: «Нет уже Иудея, ни язычника; нет раба, ни свободного; нет мужеского пола, ни женского: ибо все вы одно во Христе Иисусе» (Гал. 3: 28). Иными словами, в Церкви, которая и являет собой образ этого будущего Царства, стираются национальные, социальные и гендерные границы.

Все мы, приходящие в Церковь по любви, свободно и без какого бы то ни было принуждения, призваны стать одним целым, единой природой, единым Телом Христовым. В богословском смысле нет никакой женской или мужской природы. Есть человеческая природа, единая для всех, и именно ее исцелил и объединил в Себе Христос (в противном случае Иисус спас бы только муж-

чин). В Царствии Небесном не будут ни жениться, ни выходить замуж. Утратит свое значение пол, потому что пол – это то, что разделяет человеческую природу. Всё будет пребывать в единстве природной неразличимости, подобно тому, как и Лица Святой Троицы неразличимы по природе. И через эту общую, единую и бесполую природу, будут творчески проявляться уникальные человеческие личности, в любви и общении даруя себя друг другу. Действительно, в Церкви, которая есть подражание Троице, нет ни мужчин, ни женщин, но есть царственное священство и люди, взятые в удел, - христиане, цель которых - научиться истинной любви и превзойти эгоизм.



Преподобный Максим Исповедник, развивая эту мысль, учил: «Мужчины, женщины, дети, глубоко разделенные в отношении расы, народа, языка, образа жизни, труда, науки, звания, богатства - всех их Церковь воссоздает в Духе: в Ней никто не отделен от общего, все как бы растворяются друг в друге простой и нераздельной силой веры». Рассказ о Марфе и Марии, читаемый на все богородичные праздники, вообще выводит пол «за скобки» спасения. Иисус благословляет Марию, взявшую на себя мужскую роль слушания слова Христова, и ставит ее выше Марфы, оставшейся в рамках традиционного женского служения. Эту же мысль подчеркивают слова Христа: «Кто Матерь Моя? И кто братья Мои?» – и, указывая рукой на учеников, говорит: «Вот матерь Моя и братья Мои, ибо, кто будет исполнять волю Отца Моего Небесного, тот

Мне брат, и сестра, и матерь» (Мф. 12: 46-47).

Девство (основа монашеской жизни), поставленное апостолом Павлом выше семейной жизни, есть ни что иное, как волевой и добровольный отказ от пола уже здесь, в этой жизни. Даже семья, как бы странно это ни звучало, призвана преодолеть пол, где двое становятся одним целым, не стыдятся друг друга, имеют все общее, причем не только детей и собственность, но даже телесность. В этом смысле брак – нечто обратное тому, что случилось с Адамом и Евой в момент грехопадения, когда они устыдились друг друга и укрылись друг от друга. В браке восстанавливается первозданное единство человека. Семья – это две свободы, два начала, по собственной воле соединившиеся вместе и всеми силами стремящиеся сохранить это единство. Цель семьи очень проста, и она не в рождении

детей (ну, или, по крайней мере, не только в этом), а в том, чтобы здесь во времени, пока еще возможно изменение, научиться тому Царству, в которое приглашает нас Христос. И это царство заключается в уважении чужой свободы и чужого мнения, преодолении эгоизма, сочувствии, сострадании и терпении.

Иными словами, семья учит нас сосуществованию в единстве любви. Всё, что пребывает в разделении, должно воссоединиться и уже воссоединяется во Христе и в Церкви через подвиг исполнения заповедей Христа и в таинствах Церкви. Окончательной же целью воскресшего, то есть воссоединившегося в рамках своей природы человека должно стать обожение, присоединение к тварному нетварного, вхождение человека в Божественную семью Троицы и пребывание там неслиянно, нераздельно, неизменно, неразлучно!

#### Неделя о расслабленном



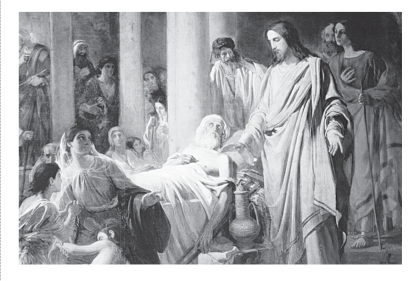
В четвертое воскресенье по Пасхе Церковь вспоминает расслабленного человека, исцеленного Христом. Эта история пронизана глубоким символизмом и выходит за рамки просто очередного чуда, совершенного Спасителем. Под расслабленным следует понимать всё человечество, а под жизнью этого несчастного всю полноту человеческой истории. Действительно, расслабленность - удивительно точный символ того состояния, в котором находится падший человек. Расслабленность – это прежде всего болезнь, страдание, пассивность, несвобода, причем не просто нежелание нормальной жизни, но именно её невозможность. Максимальная расслабленность – это смерть, и она ждет каждого из нас. В таком состоянии оказался человек после грехопадения. Отцы определяют это состояние точной фразой: «удобопреклонность ко греху».

До грехопадения Адам был абсолютно свободен, бесстрастен, бессмертен, и ничто не склоняло его ко греху. В каком-то смысле ему было легче не грешить, чем грешить, и поэтому Адам согрешил противоестественно, как бы усилием воли.

Другое дело мы – потомки Адама. Уже с момента своего зачатия мы страстны, тленны и смертны. Мы удобопреклонны ко греху и можем не грешить только усилием воли. Но и воля наша повреждена. Мы не можем не грешить, не можем не умирать. Мы заложники падшего естества. Единственное, что мы можем это не хотеть грешить и не хотеть умирать, выражая эти стремления в покаянии и непрестанной борьбе со своими страстями. А еще мы можем не осуждать ближнего, понимая, что он - как и мы – расслаблен и тяжело болен грехом. И, быть может, степень его повреждения намного выше нашей. Да все мы и есть этот расслабленный, а падший мир подобен наклонной плоскости, по которой мы медленно сползаем в бездну: одни с радостью, другие с безразличием, а третьи - сопротивляясь, поддерживая друг друга и питая слабую надежду, что придет Некто, который отыщет тебя в темных лабиринтах небытия, протянет сильную руку и скажет: «Прощаются тебе грехи твои, встань, возьми постель свою и иди в дом твой!»



Священник Петр УСТИНОВ, клирик храма священномученика Петра Крутицкого г. Челябинска



Продолжение в следующем номере.

# Традицию эту не убить

Как и двести лет назад, жители Миасса жгут пасхальные костры

В Старой части города Миасса есть традиция, которой больше двухсот лет: жечь костры на горах в Пасхальную ночь.

Накануне праздника подростки 10-15 лет собирают по улицам старые покрышки от грузовых машин и увозят на Чашковские горы, которые находятся практически в черте города. В Пасхальную ночь ровно в 12 часов начинают полыхать высокие пирамиды из покрышек, издавая зловещий треск. И в этом году на каждую вершину горы было увезено около сотни резиновых колец, которые запылали ровно в ноль-ноль часов. Эта традиция держится на протяжении всего XX века и со временем приобретает всё больший масштаб. В летописи города Миасса ничего о пасхальных кострах не сказано. Жители Старой части Миасса всё знают об этой традиции, многие сами участвовали в поджигании пасхальных костров в подростковом возрасте.

Иван, 35 лет: «Мы собирали старые покрышки вдоль дорог и на шиномонтажках. Старшие ребята организовывали мальчишек до 18 лет на строительство пирамид. Парни своего района строго следили за теми, кто не приходил «колеса катать» перед Пасхой. Быстро выслеживали тех, кто пришёл на пасхальный костер, но не строил пирамид. С такими пацанами был строгий разговор. Драки постоянно устраивали по этому поводу».

### Интернациональное явление

Обрядовые костры во время разных календарных праздников были распространены у разных народов на огромной территории. В России ещё в конце XIX века в Пасхальную ночь повсюду около православных храмов разжигались костры, а в сёлах на севере костры возжигались на вершинах холмов. В Германии в ночь на первый день праздника в XIX веке зажигали на горах и холмах большие костры, складывая их из дров, дёрна и соломы; прикрепляли дегтярную бочку, обвитую соломой, к еловому дереву и, зажигая её ночью, плясали вокруг огня, а когда пламя погаснет – собирали головни и уголья и разносили по домам. Поляки с помощью огня разжигали большой сельский костёр в Страстную субботу, пламя его освящали, и люди уносили домой тлеющие головни. Существовало ещё обыкновение зажигать ночью деревянные стрелы, обмазанные смолой, и метать их вверх – так, чтобы пущенная стрела описывала в воздухе огненную дугу. У сербов аналогичные обряды совершались на Благовещенье (Ранило). Для западных славян общим являлся обычай жечь костёр на Страстной неделе (со среды до субботы) около церквей; огонь для костра часто добывали трением; в костёр подкладывали деревянные крестики, кусочки дерева, ветки, оставшиеся от Вербного воскресенья, куски древесного гриба, колышки и т. п.; священники освящали этот огонь, а прихожане разносили его по домам и разжигали у себя в домах «новый» огонь, предварительно



Фотограф и журналист Виктор Суродин опубликовал статью «Искры пасхального костра» в газете «Миасский рабочий» и в книге «Отчий дом». Ему удалось запечатлеть кадр в селе Вознесенка Учалинского района, как деревенские мальчишки катят в гору огромную покрышку от колеса. Фото сделано в 1994 году.

затушив в печах старый. Костёр жгли и в пасхальную ночь, и в ночь на пасхальный понедельник; вокруг них собирались, веселились, коротая ночи, трапезничали, стреляли и др. На юге Польши, в Словакии и на востоке Чехии костры, возжигаемые на Страстной неделе, связывались с Иудой, ср. польск. Judasz, словацк. Judas, чеш. Jidaš — «чучело Иуды и костер, в котором его сжигали».

#### Зажигают не только в Миассе!

Жители Челябинской области так рассказывают об этой традиции: «На Пасху у нас жгли костры. Ребята ходили, собирали старые баллоны и жгли. Это в 12 часов зажигали огни. Это на Пионер-горе зажигали костёр, и на Романовой горе зажигали. На каждой горе свои деревни костёр зажигали, а на Романовой горе – улица Пушкина зажигала, наша улица, то есть» (городское поселение Миньяр Ашинского района).

«На Пасху у нас ещё костры жгут – на всех горах – на этой, на этой, на той, ага, а как милиция за это гоняла! Вот у нас гора-то рядом. Да и сама по молодости, ага, как 12 часов – так мы костёр жечь. Старики-то были все верующие, вот и дети праздновали Пасху, а тут милиция на машинах, они все врассыпную – кто куда: тут скала, а тут уже огороды. Коля мне говорит: «Мама, у меня ноги длинные, как махнул через забор, а они не сумели перемахнуть; мы в бане ночевали, нас милиция разогнала». А сейчас не разгоняют уже, но сейчас нету молодежи, сейчас детей-то не стало, раньше ведь в каждом доме – по десять, по семь, по пять, а сейчас – вот у меня четверо, больше ни у кого столько нет детей» (городское поселение Миньяр Ашинского района).

«На Пасху вот костры жгут. По всем горам. У нас там, в Биянке, сколько гор есть, и на всех горах горели костры. Заранее готовили хворост. Жгли в субботу под Пасху. И тут вот жгут: вот я видела жгли на Ягодной горе. А Биянки

вообще были кругом в кострах. А вот зачем это делают – не знаю» (село Биянка Ашинского района).

«А вот перед Пасхой неделю целую мальчишки стреляли, петарды, или ещё что-то, что взрывается. И вот это было всю ночь. С часов с двух всё начинается и до утра, то в одной стороне, то в другой – на горах, залазят на горы и со всех районов стреляют – это до Пасхи делали и в саму Пасху. Петарды они в костёр бросали. У нас железная дорога функционировала, они в течение года специально собирали и в пасхальные дни стреляли, сейчас уж года два как не слышно, а раньше-то ещё маленько было, а сейчас совсем не стало, сейчас нет этого, не стреляют» (город Нязепетровск).

#### Причастен каждый

Галина, 59 лет: «Мои братья ходили на пруд разжигать костры. Колес тогда не было в таком количестве, жгли всякое старье. Собирали трехлитровые жестяные банки, делали в них отверстия, укладывали в банки камеры от велосипедов и поджигали их, к банкам привязывали веревки и раскручивали горящие «кометы» над головой, потом запускали их, соревновались, чья комета дальше улетит. А у нас в это время были свои заботы. Мы собирали на улицах, во дворах старые галоши, резиновые сапоги, выискивали автомобильные камеры, покрышки от мотоциклов и машин, скапливали в укромном уголке, чтобы накануне Пасхи все это добро утащить на гору. Там ближе к полуночи на самом высоком месте, так повелось исстари, надо было запалить костер. Нам в голову не приходило, что разжигание костров имело древние корни и соотносилось с тем светом, который Иисус Христос даровал миру. С тем сиянием, которое являлось зримым выражением веселья и ликования, какое ощущают верующие при радостной вести – Христос воскресе!

В послевоенные годы старшие братья друзей не раз рассказывали, как раньше встречали Пасху. Загодя, по

снегу, собирали они в лесу хворост, сушняк, мастерили хлопушки. В ночь на Пасху разводили костер, прыгали через него, разматывали горящие факелы и бросали их высоко в небо. Даже однажды палили из самодельной пушки. Эти занимательные истории почему-то всегда заканчивались напутствием поддержать традицию улицы. Костры в пасхальную ночь горели по всей городской окраине на вершинах Чашковского хребта: в Кошелевке, Пензии, у горбольницы, за техучилищем, не отставали и мы, шадринские. Существовало даже какое-то соревнование, чей костер будет гореть ярче и дольше. Сегодня смело могу сказать, что почти все мужское население, выросшее в старом Миассе, было причастно в разные годы к таким вот пасхальным кострам» (город Миасс).

#### Этот костер не погасить

Владимир Дозморов, частый гость Свято-Троицкого храма села Пристань, делится впечатлениями о пасхальных кострах в Миассе: «Пасху уже лет десять праздную у отца Иоанна в любимом мною храме на Пристани. А до 2000-го года праздник встречал в миасском храме, сначала в старом, по улице Березовская, 90, а потом и в новом. Обычно накануне начала ночной службы по автодороге в сторону храма на горах, находящихся в старой части Миасса, виднеются высокие костры и скатывающиеся с холмов горящие колеса - это в городе молодежная традиция такая. А лет 50 назад в день Воскресения там же с пожарной каланчи палила пушка – об этом вспоминали старожилы города. На Пристани ночью тоже взрывают какие-то самодельные хлопушки и, по рассказу отца Иоанна, один раз даже забросили такой «взрывпакет» в окно алтаря. Так своеобразно отмечают собирающиеся возле ограды храма некоторые неверующие жители села кульминацию Пасхальной службы крестный ход. Хотя христиане и просят земляков не делать этого. Конечно, в этих давних традициях нет духовности. Но, когда видишь костры, слышишь дальнюю и близкую пальбу из ружей и громкие взрывы самодельных «бомб» во время встречи Христа, кажется, что к Пасхе присоединяются все от мала до велика, чувствуется масштаб воистину вселенского Торжества Торжеств, пусть и выраженный таким образом» (г. Миасс).

В прошлом году, несмотря на запреты, огни вновь полыхали на Чашковских горах. На праздник пришли посмотреть жители окрестных домов от мала до велика. Все приветствовали друг друга, были очень доброжелательные и счастливые. Разное отношение к этой традиции высказывают горожане. У старогородцев ответ однозначен: «Традицию эту ни убить, ни запретить не дадим. Так делали наши деды, отцы и мы».

Подготовила Наталья РОЛИНА, этнокультурный проект «Вне времени»

## Пасхальные вопросы



Отвечает протоиерей Владимир Воскресенский, настоятель Свято-Георгиевского храма г. Челябинска:



На западе все дарят на Пасху друг другу игрушечных зайчиков. Почему у нас нет такой традиции?

В некоторых европейских странах, например в Германии, символом Пасхи является кролик. Дело в том, что в Европе и в Америке дети верят в сказку, по которой кролик прячет в своей норе шоколадные яйца, разнообразные сладости. Дети все пасхальное утро ищут эти спрятанные подарки. Но если мы посмотрим на историю возникновения традиции, то увидим, что она началась в Германии, когда ещё не было христианства в этой стране, а было почитание языческих богов. В день весеннего равноденствия отмечали праздник плодородия. Его символом как раз и был кролик, так как в те времена он символизировал рождаемость. А потом уже в Европе попытались связать кролика с Пасхой, объясняя это тем, что курица на такую роль не подходит. Нужен был другой персонаж, и на роль волшебного зверька, несущего пасхальные яйца, был выбран кролик.

У нас же Пасху всегда символизировали кулич и яйцо. Кулич – пасхальный хлеб, который напоминает нам о Воскресенье Христовом, он стал символом Пасхи, традиционным пасхальным блюдом. Потом, кулич – это прообраз артоса.



Из Священного Писания мы знаем, что по Воскресении Господь не раз являлся апостолам, приходил к ним на трапезу. И апостолы для Спасителя оставляли место и хлеб за пасхальным столом. Постепенно эта традиция пришла в каждую православную семью.

Пасхальное яйцо является ещё одним символом праздника. Хотя ещё до Христа яйцо считалось прообразом вселенной, оно символизировало возрождение природы после зимней спячки. Традиция красить яйца в красный цвет появилась при римском императоре Марке Аврелии. Есть несколько версий на этот счёт, связанных и с философской легендой, и с поверьем о Марии Магдалине, которая пришла к императору Тиберию, принеся ему яйцо, которое стало из белого обычного цвета красным, что стало символом Воскресенья Христа Спасителя.

Поэтому пасхальный кулич и крашеное яйцо более правильный и точный символ праздника Пасхи. К сожалению, мы зачастую не ценим наших традиций и гонимся за иноземным – тем, что в полной мере не отражает сути праздника.



Отвечает иерей Константин Комлев, настоятель храма Похвалы Божией Матери п. Полетаево:

В какие моменты занятому на работе человеку в Пасху и Страстную важно быть в храме? На ночную службу идти обязательно?

Все богослужения Страстной седмицы, про Пасху я уж и не говорю, для христианина значимы. Так что любая служба, которую Вы посетите, может Вам много дать. Тем не менее, можно выделить несколько служб:

1) Литургию в Страстной Четверг, на которой особо вспоминается Тайная Вечеря, последняя трапеза Христа с учениками. В этот день все христиане призываются к Причастию Святых Тела и Крови Христовых;

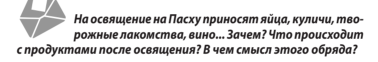
2) Утреню Страстной Пятницы (служится, как правило, в четверг вечером), на которой читаются 12 отрывков из Евангелия, повествующих о страданиях и смерти Спасителя:

3) Утреню Страстной Субботы (служится, как правило, в пятницу вечером), на которой вспоминается погребение Христа:

4) Пасхальное богослужение, на котором, понятно, вспоминается Воскресение Господа Иисуса Христа.

Опять же, все службы Страстной делают нас созерцателями и соучастниками важнейших событий в жизни Христа, любое богослужение в эти дни прекрасно, назидательно и важно. Получится ли Вам присутствовать на этих службах, зависит уже, конечно, от места работы и Вашего желания. В случае если работа не отпускает, а почтить эти святые дни хочется, можно тексты богослужений в два клика найти в Интернете и в свободное время молитвенно, с благоговением и размышлением что-то из них прочесть.

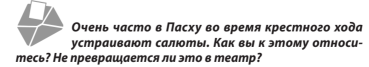
Насчет обязательности. Пасхальное богослужение – не обязанность, а, если угодно, привилегия христианина, источник радости и утешения всем тем, для кого имя Христа что-то значит. Не быть в пасхальные дни в храме, не причаститься в это время Святых Таин Христовых – значит отказаться от великого дара. Так что решайте сами!



Сошлюсь на первоисточник. В данном случае это Типикон, часть 3, глава 50, содержащая последование богослужений послепасхального периода. После молитв на освящение всяческой снеди Устав указывает следующее (переложение на русский язык мое):

«Да будет известно, что эта принесенная снедь — не пасха и не агнец, как некоторые об этом говорят и вкушают ее со всяким благоговением, как некую святыню, - но простое приношение. И приносить это следует не как жертву Богу, но чтобы нам, начинающим после поста есть мясо и сыр, молитвой священника благословлено это было в пищу. Ведь Пасха — это Сам Христос, и Он же — Агнец, взявший на Себя грехи мира, и в алтаре, в бескровной жертве, в Пречистых Тайнах Честного Тела и Животворящей Своей Крови от священника Богу и Отцу приносимый. И те, кто этим Тайнам достойно причащаются, и вкушают настоящую Пасху. Потому и приносимая снедь, поскольку не является Пасхой, не вносится в алтарь или в храм, но вне храма или в его притворе благословляется молитвой».

Иными словами, продукты после освящения остаются теми же самыми продуктами и не приобретают какого-то особо сакрального статуса, но приносятся в храм для того, чтобы священник, помолившись с нами, благословил после окончания поста вкушать скоромную пищу. А вот истинной святыни, как далее подчеркивает Типикон, в пасхальные дни можно вкусить, достойно причастившись Тела и Крови Христовых, о чем и нужно в первую очередь озаботиться.



Никогда, честно говоря, про такое не слышал. В Уставе, понятное дело, ничего о фейерверках не сказано. Даже представить это себе трудно, поскольку крестный ход в праздник Пасхи совершается еще до возглашения радостного приветствия: «Христос воскресе!», это молитвенное шествие в ожидании и предчувствии еще только приближающегося торжества.

Скорее всего, салюты в иных храмах устраивают уже после окончания ночной службы или даже на Светлой седмице, когда действительно радость переполняет и ищет, куда бы излиться. В таком случае, пускать фейерверки или нет – дело вкуса. Кто-то считает это уместным, а кто-то нет.

#### Каин и Авель

В редакцию поступило стихотворение о Каине и Авеле. Как «добрый Авель в раю с птичками дружил, грехопаденье совершилось, и Каин Авеля убил». При всех благочестивых намерениях, здесь богословская ошибка. Но прежде давайте откроем Священное Писание, книгу Бытия.



Сначала конец 3-й главы: «И выслал его Господь Бог из сада Едемского, чтобы возделывать землю, из которой он взят. И изгнал Адама, и поставил на востоке у сада Едемского Херувима и пламенный меч обращающийся, чтобы охранять путь к дереву жизни» (Быт. 3, 23-24).

Теперь начало 4-й главы: «Адам познал Еву, жену свою; и она зачала, и родила Каина, и сказала: приобрела я человека от Господа. И еще родила брата его, Авеля. И был Авель пастырь овец, а Каин был земледелец» (Быт. 4, 1-2).

То есть Каин и Авель появились на свет после изгнания из рая, уже под действием «первородного греха». И это очень важно.

Хотя по нынешним понятиям может удивить: как же это, Адам и Ева жили в раю, любили друг друга, а деточек у них не было.

Адам, живя в раю, был бессмертен, ибо бесконечно «подпитывался» от Древа Жизни. Ныне в Церкви есть похожее таинство – причащение Тела Христова, для будущей жизни вечной.

Но когда Адам был изгнан из рая, жизнь в нём постепенно начала иссякать. Как в сотовом телефоне, оставшемся без зарядки, постепенно отсчитываются назад проценты. Однако смерти Адам и Ева пока не видели, разве у животных. Да Господь так сказал. А змей, искушая, говорил иначе: «будете как боги, будете знать добро и зло». Так человек, узнав о тяжёлом генетическом диагнозе, до поры здоров, но понимает, что носит внутри себя «бомбу».

В трагедии своих детей Авеля и Каина Адам впервые столкнулся с человеческой смертью.

Первородный грех означает, что Каин и Авель родились уже «знающими добро и зло». Свобода выбора была и у их родителей, просто до грехопадения «не интересовала» их, как детям безразличны взрослые страсти.

И трагедия здесь двоякая. Авель оказался способным умереть. А Каин – убить и жить потом с этим. И только Христос спас человечество из этого порочного круга.



Остап ДАВЫДОВ, литературный редактор детского православного журнала «Колокольчик»

# Благовещение

В Миассе есть храм в честь этого удивительного весеннего праздника

7 апреля, в праздник Благовещения Пресвятой Богородицы, митрополит Челябинский и Миасский Григорий совершил Божественную литургию в Благовещенском храме города Миасса. Правящему архиерею сослужили секретарь Челябинской епархии протоиерей Игорь Шестаков, благочинный Миасского округа протоиерей Георгий Крецу, настоятель храма иерей Василий Баталин, другие клирики.

Праздник Благовещения Пресвятой Богородицы называют началом спасения человечества. «Днесь спасения нашего главизна», – поется в этот день на богослужении. Архангел Гавриил был послан Богом возвестить Деве Марии, что Ей предстоит зачать от Духа Святого и родить Богомладенца, Спасителя мира, которого люди ждали много веков. Дева Мария смиренно ответила: «Се, Раба Господня; да будет мне по слову твоему». С этого дня Господь присутствует на земле – Он воплотился и жил в утробе Пресвятой Богородицы. Не случайно Благовещение празднуется ровно за 9 месяцев до Рождества Христова.

По окончании литургии митрополит Григорий с духовенством пропели молитвы праздника перед иконой Благовещения Пресвятой Богородицы, затем архипастырь окропил молящихся святой водой. В своей проповеди владыка Григорий рассказал об истории праздника Благовещения и о его значении для всего человечества.

«Сегодня 7 апреля, а через 9 месяцев будет 7 января, когда мы с вами будем отмечать Рождество Христово, – сказал владыка Григорий. – Бог приходит в этот мир и проходит все человеческие этапы, в том числе, как и все мы, пребывает в утробе матери. Господь делает это для того, чтобы освя-

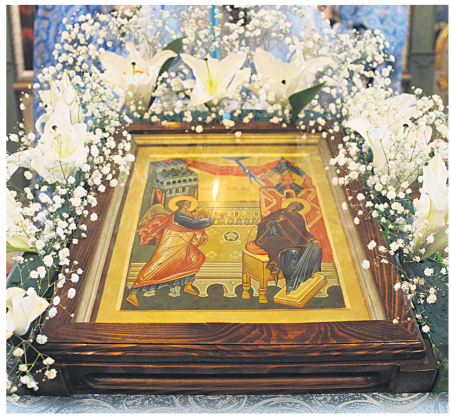
тить весь путь человека, и, по возможности, исправить его в соответствии с заповедями Божиими. Сейчас идет Великий пост – время, когда мы готовимся к празднику Светлого Христова Воскресения. А праздник Благовещения Пресвятой Богородицы имеет отношение к Рождеству Христову. В этом году Благовещение пришлось на Крестопоклонную неделю. В это время мы поклоняемся Кресту Христову, размышляем о той Жертве любви, которую Бог совершил по отношению к роду человеческому. И одновременно размышляем о своем жизненном кресте, о призыве Господа Иисуса Христа отвергнуться себя и следовать за Ним. Отвергнуться себя – значит отречься от своей греховной воли, греховных желаний и следовать воле Божией несмотря ни на что. Пречистая Дева Богородица, Благовещение которой мы сегодня празднуем, полностью отвергла Свою волю, явила Свое смирение перед Богом. И мы, дорогие братья и сестры, должны стараться подражать в этом Пресвятой Богородице, и тогда Бог будет всегда с нами».

По окончании богослужения по давней церковной традиции митрополит Григорий вместе с духовенством и прихожанами выпустили в небо белых голубей. Всех прихожан и гостей во дворе храма ждало чаепитие из настоящего самовара с постной выпечкой.







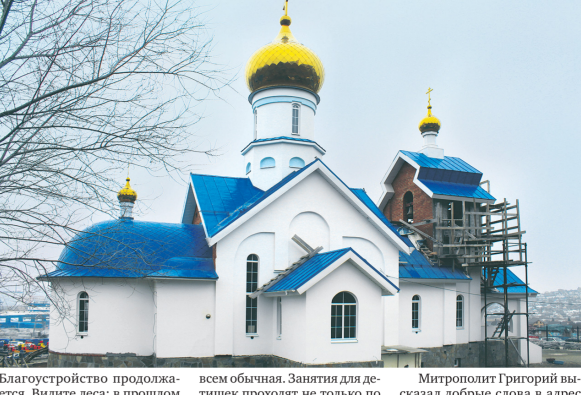


Благовещенский храм города Миасса.



Храм Благовещения Пресвятой Богородицы – единственный в Челябинской епархии посвященный этому великому празднику. Расположен он в микрорайоне Динамо города Миасса. Дружная община родилась еще в середине 1990-х годов, при епископе Георгии (Грязнове) – прихожане стали собираться в молитвенном доме в здании бывшей почты. Каменный храм заложили в 2007-м году.

«Я пришел в храм в январе 2013-го года – с тех пор здесь настоятелем, – рассказывает иерей Василий Баталин. – Мы служили в стареньком храме в поселке Заречье, в бывшей почте. На этом месте был поставлен фундамент, начаты стены из кирпича. Мое послушание было – завершить строительство храма и всем приходом радостно в него переехать. Переехали мы в 2017-м году, тогда же храм был освящен.



Благоустройство продолжается. Видите леса: в прошлом году мы не успели закончить штукатурные работы, сейчас ждем потепления, чтобы продолжить заниматься фасадом».

Благовещенский храм — поющий. Как рассказал отец Василий, при храме есть народный хор, спевки батюшка сам проводит три раза в неделю. Также есть мужской хор. И воскресная школа, тоже не со-

всем обычная. Занятия для детишек проходят не только по воскресеньям, но и в будние дни – четыре раза в неделю. В храме уютно и тепло всем: и детям, и взрослым. Отметим, что среди помощников у отца Василия есть и казаки.

Митрополит Григорий высказал добрые слова в адрес настоятеля и общины, пожелав помощи Божией в их дальнейших трудах.

Ольга ЛУКАНИНА Фото автора











# Епископ времен перестройки

Вспоминаем владыку Георгия (Грязнова)

1 апреля 2011 года умер архиепископ Людиновский Георгий, викарий Калужской епархии. Православным челябинцам он памятен как архиерей, возглавивший нашу епархию после двадцати с лишним лет её вдовства. Попытаюсь обрисовать жизненный путь этого замечательного человека, сосредоточив основное внимание на времени его пребывания во главе Челябинской епархии.

Александр Иванович Грязнов - таково было мирское имя владыки Георгия. Он родился 26 января 1934 в деревне Бедрино Владимирской области в простой семье. «В 11 лет уже выполнял всю мужицкую работу, пахал плугом на лошади, снопы возил, скирдовал их, сено грузил на телегу, бороновал, косил», - рассказывал он. Родители будущего архипастыря были очень религиозны: «Я всегда ставлю себе в пример их усердие в молитве, их честность... Бывало, ребёнком сажусь за стол, а мать тут же: "Ты помолился?"» – вспоминал владыка.

После семилетней школы Александр поступил во Владимирский сельскохозяйственный техникум, в 1952 году окончил его и работал агрономом в совхозе. Служба в армии длилась с 1955 по 1958 год, затем будущий служитель Церкви вновь работал агрономом, а в 1962 году поступил в Московскую духовную семинарию. Полагаем, это потребовало немалого мужества: как раз тогда усилилась атеистическая пропаганда, шла кампания по массовому закрытию храмов и монастырей, известная как «хрущёвские гонения». Сам архиерей упоминал, что желание посвятить жизнь служению Богу и Церкви возникло после посещения Троице-Сергиевой лавры.

Сразу после семинарии Александр Иванович поступил в Московскую духовную академию, которую окончил в 1970 году со степенью кандидата богословия, присвоенной за сочинение «Святые пастыри: из истории отечественного пастырства», и был оставлен в своей альма-матер, где трудился на разных должностях вплоть до 1989 года. Педагогическая деятельность совмещалась с пастырским служением. Будучи студентом духовной академии, А.И. Грязнов принял сан диакона, затем священника, а в 1972 году был пострижен в монашество с именем Георгий.

#### Епископ для Челябинска

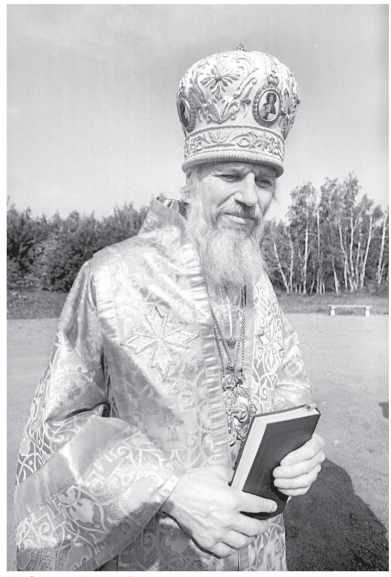
23 апреля 1989 года, на Вербное воскресенье, первый проректор Московской духовной академии архимандрит Георгий (Грязнов) был рукоположен в сан епископа специально для Челябинской епархии. Это весьма яркое историческое событие, поскольку челябинская кафедра долгое время не замещалась. В 60-80-х годах наша епархия имела епархиальное управление и секретаря, но управляли ею свердловские архиереи, которые бывали в Челябинске лишь наездами.

Теперь же на Южном Урале появился свой епископ. Встречал архиерея тогдашний секретарь епархии протоиерей Иоанн Иващенко. В Челябинск он приехал на поезде в Великую Субботу, 29 апреля, и совершал ночное пасхальное богослужение. Священники и алтарники Симеоновского храма, которые плохо знали порядок архиерейского служения, часто ошибались. Из-за этого возникали заминки. Но настроение у всех было праздничным. После службы владыка объяснил верующим, что Челябинская епархия больше не зависит от Свердловской, а он назначен её правящим архиереем. Говорил с воодушевлением, сказал, что предстоит сделать очень и очень много.

### **Массовое открытие** приходов

К этому времени государственно-церковные отношения уже развивались в духе перестройки. В 1988 году в Челябинской области было открыто два новых прихода – в Карталах и Аше (общее их число достигло в результате семнадцати), а прошедшие торжества по случаю тысячелетия крещения Руси включали в себя не только богослужения, но и торжественный акт в оперном театре. Епископ Георгий сразу включился в процесс формирования новых отношений с органами власти, основанных на взаимном уважении, доброжелательности и сотрудничестве.

Количество приходов при владыке Георгии стало расти стремительно, благо, государство перестало препятствовать регистрации новых религиозных общин. В 1989 году прошли регистрацию три новые православные общины: было зарегистрировано второе религиозное общество в Челябинске (службы в Троицком храме, освобожденном от экспонатов краеведческого музея, начались только в следующем году), появились



Владыка на Золотой горе.

приходы в Сатке и Чудиново. В 1990 году было зареги-

стрировано уже десять религиозных обществ Русской Православной Церкви: в городах Магнитогорске (второе), Троицке (второе), Верхнем Уфалее, Нязепетровске, посёлках Увельский, Нижний Уфалей, сёлах Николаевка Варненского района, Воскресенское Каслинского района, Булзи Каслинского района, Еленинка Карталинского района. Процесс продолжался и в дальнейшем. К концу 1996 года, когда владыка Георгий был переведён в другую епархию, число приходов увеличилось почти вчетверо и достигло уже пятидесяти девяти.

#### Возвращение церковного имущества

Более сложным, нежели регистрация религиозных обществ, был вопрос о возвращении Церкви и верующим отнятых в советские годы предметов культа и храмов. Ведь во многих зданиях долгие годы располагались организации и учреждения, которым проще всего было оставить всё как есть. Неудивительно, что в отдельных случаях епархия не добилась желаемого. Тем не менее, обращение к документам пока-

зывает, что владыка Георгий использовал все возможные средства для возвращения храмов и имущества и был в этом весьма настойчив.

Так, в областном архиве, в фонде Челябинского областного краеведческого музея сохранилось письмо епископа Георгия директору музея А.Г. Савченко, датированное 11 ноября 1989 года. Решение о передаче занятого музеем здания Троицкого храма верующим уже было принято, поэтому в письме речь идёт о культовых предметах - иконостасе, престоле, жертвеннике, семисвечнике, подсвечниках, иконах. Те из них, которые ранее составляли собственность храма, епископ просил не вывозить, а передать епархии вместе со зданием, чтобы можно было «храму придать первоначальный вид». Однако епископу ответили, что определить, какие из имеющихся в музее икон и предметов культа ранее принадлежали Троицкому храму, не представляется возможным.

За почти семь лет, проведённых во главе Челябинской епархии, владыке Георгию пришлось написать множество подобных запросов. Особенно много сил было отдано владыкой Георгием в попытках вернуть Церкви и верующим храм Александра Невского на Алом поле. Его письма в органы вла-

сти – интереснейшие документы, отражающие боль владыки за поруганные святыни и надежду на восстановление справедливости. В церковном заявлении от 28 января 1991 года на имя председателя Челябинского облисполкома П.И. Сумина, подписанном епископом Георгием, протоиереями Николаем Трофимовым и Сергием Гулько, сказано: «Храм предназначен не для театрализованных представлений (это оскорбление для храма), а для совершения в нём молитвы и духовной деятельности. ...Для верующего чувства является неприемлемым расположение музыкального инструмента на месте святого престола, на мощах святых».

Ещё более интересен запрос, написанный епископом 20 января 1993 года на правах депутата Челябинского областного Совета народных депутатов и адресованный XV сессии облсовета двадцать первого созыва. Епископ Георгий, по-мирски именовавший себя в этом документе Александром Ивановичем Грязновым, написал обширный депутатский запрос. «Использование храма под концертные программы является неоправданным нарушением норм общечеловеческой морали. ...В храме совершаются развлекательные концерты, работники городского ЗАГСа кощунственно совершают изобретённый ими ритуал бракосочетания, зарабатывая... на церковном имуществе значительные суммы денег».

Епископ также указывал, что «храм св. Александра Невского строился именно для богослужения на средства и усердием Православной Церкви. Он ей и должен принадлежать. ...И сейчас, когда по всей стране идет активный процесс возвращения церковных святынь их законным владельцам, необходимо то же самое сделать и в городе Челябинске, где потребность в увеличении числа действующих храмов в настоящее время остро ощущается». К тому времени органами юстиции была уже зарегистрирована община православных верующих, претендующая на храм Александра Невского. Имея ее в виду, владыка Георгий указывает, что в отсутствие помещения верующие «вынуждены молиться и до сего дня на улице возле храма».

В депутатском запросе утверждается, что местные органы власти намеренно затягивают решение вопроса: «Вопрос о передаче храма Челябинскому епархиальному управлению Русской Православной Церкви, так же как и о совместном использовании

храма, хотя обсуждался в течение года в разных инстанциях нашей области и города Челябинска, но результатов от этой словесной волокиты не достигнуто абсолютно никаких».

Как известно, в начале 1990-х усилия епископа и верующих не принесли положительного результата. Тем не менее, вопрос о возвращении храма Александра Невского был вынесен на открытое обсуждение, позиция Церкви четко обозначена. Это уже немало. В дальнейшем проблему удалось решить: храм был передан Церкви, освобожден от органа, а сейчас в нем ведутся реставрационные работы.

#### Владыка-депутат

На рубеже 1980-90 годов представители духовенства, включая Патриархов Пимена и Алексия, избирались народными депутатами. В Челябинской области владыка Георгий был избран в областной совет народных депутатов. Он представлял округ № 51 Советского района города Челябинска с 1991 по 1993 год. Но в октябре 1993 года Священный Синод принял постановление, запрещающее священнослужителям баллотироваться в депутаты Государственной Думы; это постановление было одобрено Архиерейским Собором ноября-декабря 1994 года, который дополнил этот запрет запретом на баллотирование священнослужителей в любые представительные властные органы как на общегосударственном, так и на местном уровне. Естественно, что после этого вопрос об участии епископа Георгия или других православных священнослужителей Челябинской епархии в каких-либо выборах уже не стоял.

Областная администрация включала епископа Георгия в различные комиссии и советы. В советское время это было немыслимо. Так, епископ и заместитель главы администрации Челябинской области Л.И. Ратникова стали сопредседателями оргкомитета, который готовил празднование 50-летия битвы под Москвой



С педагогами и студентами Челябинского духовного училища. 1996 г.

и дня памяти Александра Невского в декабре 1991 года. Другой пример: в 1995 году епископ Георгий был включен в состав согласительной комиссии (возглавлял ее заместитель главы областной администрации Б.А. Мизрахи), которая должна была решать вопрос о передаче некоторой части имущества религиозного назначения в собственность религиозных организаций.

Епископу Георгию удавалось отстаивать права и интересы верующих в органах власти. Сам он говорил об огромной роли личных взаимоотношений с представителями государственных органов: «Конечно, бывают пожертвования, руководители откликаются на просьбы, но тут многое зависит от того, как лично каждый из них относится к религии. При прежнем главе администрации Карталов храм был в запустении, облагался немыслимыми налогами (миллион за отопление, причём в летние месяцы!). Сменился глава администрации – начались работы по восстановлению храма. В Кизиле глава администрации построил в райцентре храм; в Бредах руководитель района восстановил православную церковь и собирается строить мусульманскую мечеть», - рассказывал владыка в 1994 году в интервью Л. Панфиловой.

#### Возвращение Церкви в жизнь общества

1990-е годы были тяжелым временем для всех. В этой сложной обстановке владыке Георгию удавалось добиваться разного рода помощи для Челябинской епархии от местных органов власти. Религиозным общинам предоставлялись налоговые льготы. Верующим передавалась полученная из-за рубежа гуманитарная помощь. В первой половине 1990-х, когда частный капитал ещё только вставал на ноги и не имел возможности оказывать сколь-нибудь существенную помощь Церкви, такая поддержка была серьезным под-

Если в советское время Церковь практически не была представлена на общественной сцене, то теперь у нее появляется возможность сотрудничать с вузами, музеями, общественными объединениями, различными учреждениями. Епископ Георгий сыграл здесь не последнюю роль. Уже в 1990 году он принял участие в научной конференции «Гуманизация высшего образования», проходившей 15-20 октября 1990 года в Челябинском государственном педагогическом институте. Владыка не только вошёл в оргкомитет, но и подготовил выступление «Христианское учение о человеке» для рабочего заседания «Гуманизм и религия».

Другой пример: епископ Георгий принял участие в Первом областном фестивале творчества инвалидов, проходившем в 1992 году в театре ЧТЗ. Газетная заметка сообщает, что он «поведал залу о том, что издавна на Руси к больным и немощным относились с благоговением».

С главой администрации

Челябинской области В.П. Соловьевым владыке Георгию удалось найти общий язык, они относились друг к другу с глубоким уважением. Архиерей неоднократно выражал публичную поддержку и благодарность первому лицу области (следует подчеркнуть, что губернаторами глав нашего региона тогда ещё не называли, поэтому говорить о Соловьеве как о «первом губернаторе Челябинской области» – грубая историческая ошибка).

Глав администрации в те времена выбирали всенародно, всей областью. 22 декабря 1996 года Вадим Павлович Соловьев проиграл выборы. Свой пост ему пришлось уступить Петру Ивановичу Сумину. 27 декабря Священный Синод во главе со Святейшим Патриархом Алексием Вторым принял решение о переводе владыки Георгия в Калужскую епархию на должность викарного архиерея с титулом «епископ Людиновский». Челябинскую епархию возглавил архиепископ Иов (Тывонюк).

#### Жизнь, полная добра и красоты

До сих пор я писал с опорой на документы и различные публикации. Скажу несколько слов, опираясь и на личные воспоминания. В феврале 1996 года, когда мне было 13 лет, я начал посещать воскресную школу при Троицком храме Челябинска. Владыка Георгий, который время от времени совершал в этом храме Литургию, несколько раз сам вёл занятия, отвечал на вопросы. В общении он производил впечатление деликатного и простого человека. За богослужениями он всегда произносил проповеди. Они бывали порой долгими, но всегда были просты, интересны и доходчивы. Запомнилась его простонародная манера речи. Немного позднее, при знакомстве с «Богомольем» и «Летом Господним» Ивана Шмелёва, не раз возникала мысль о том, что владыка, возможно, походит на героя этих произведений, глубоко верующего плотника Михаила Горкина.

1 декабря 1996 года владыка Георгий освящал нижний придел Васильевского храма в Челябинске, а я впервые помогал в алтаре за богослужением. Запомнилось, что иподиаконы епископа делали фотоснимки, и что сам он умело обращался с достаточно сложным фотоаппаратом.

Позднее, когда владыка служил уже в Калужской епархии, часто приходилось слышать истории о поездках владыки в общественном транспорте. Это бывало, если служебная машина выходила из строя либо заболевал шофёр. Владыка не вызывал такси, никого ни о чём не просил, а запросто выходил на улицу, садился в трамвай или троллейбус и так добирался на богослужение. Рассказывали, что звонарь Троицкого храма продолжал высматривать с колокольни знакомую машину, чтобы встретить архиерея подобающим звоном, когда тот, приехав на трамвае, в толпе народа уже зашёл в храм и облачался в алтаре.

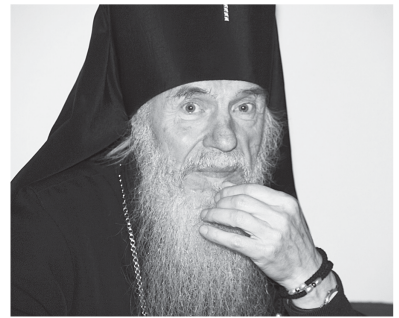
Исключительное смирение и простота правящего архиерея, конечно, импонировали людям; автор знаком с челябинскими верующими, которые и после отъезда владыки в Калужскую епархию общались с ним, звонили, навещали его в Калуге.

Хотя решение о переводе было принято в декабре 1996 года, епископ Георгий покинул Челябинскую епархию уже в январе 1997-го. 6 января он успел ещё освятить верхний храм в честь Василия Великого в Тракторозаводском районе Челябинска.

В Калужской епархии владыка Георгий служил вплоть до своей смерти. 25 февраля 2005 года был возведен в сан архиепископа. Он освящал храмы, преподавал в духовной семинарии, посещал приходы, словом, всесторонне помогал правящему архиерею управлять епархией. В 2007 году архиепископ Георгий вновь побывал в Челябинске на юбилее Васильевского храма, который освятил за десять лет до этого.

26 марта 2011 года архиепископ Георгий перенёс инсульт и был доставлен в больницу. Но усилия врачей оказались напрасными, и 1 апреля в половине восьмого утра его земной путь окончился. Похоронили владыку в северном флигеле Свято-Никольского храма Калуги, где специально для этого была устроена усыпальница.

Ничто доброе и прекрасное никогда в жизни не забывается, а жизнь архиепископа Георгия действительно была полна добра и красоты. Учителем благочестия был он для верующих людей не только своими проповедями и поучениями, но и всей жизнью.



Владыка в актовом зале Калужской духовной семинарии.

Алексей ЕРМОЛЮК



#### ОТ РЕДАКЦИИ

Мы решили снова вспомнить о нашем знаменитом земляке –

челябинском священнике Василии Демидове, который в годы гражданской войны эмигрировал в Китай, а дни свои окончил в США. Отец Василий был миссионером и первоклассным оратором, пользовался широкой известностью среди русских эмигрантов. Размещаем статью, в которой он рассказывает о знаменитом русском адвокате Федоре Плевако, уроженце Южного Урала. Данная статья была опубликована в харбинском журнале «Хлеб Небесный» в июльском номере за 1941 год.



Отец Василий Демидов во главе стола.



Отец Василий Демидов третий слева. 1946 г.

#### СПРАВКА

Василий Михайлович Демидов родился в Москве 17 апреля 1886 года. Окончил Обоянское училище в Курской губернии и курсы Московского общества распространения коммерческого образования. Учитель церковно-приходской школы в Тирасполе, затем в Оренбурге. С 1905 года — помощник епархиального миссионера из мирян. Рукоположен в сан священника 18 февраля 1906. С 1908 года служил в селе Илек Уральской области. В 1909-м назначен помощником епархиального миссионера.

С 1911 года разъездной священник при станции Челябинск, противосектанский уездный миссионер. Автор миссионерских статей в журнале «Оренбургские епархиальные ведомости». Служил в церкви Челябинского переселенческого пункта. На Первом свободном съезде духовенства Челябинского уезда в 1917 году избран делегатом на епархиальный съезд духовенства. По свидетельству историка Н.М. Чернавского, благодаря отцу Василию на съезде были выделены «солидные деньги на обеспечение личного состава противосектантской миссии, как редко где в других епархиях». Пастырь участвовал в Московском всероссийском съезде духовенства и мирян. По возвращении в Челябинск организовал Братство Святого Креста, ставившее целью активизацию церковной жизни и религиознонравственное просвещение. Покинул Челябинск в 1919 году с колчаковскими войсками.

Вместе с отступавшими белогвардейцами стал участником легендарного

Ледяного похода. Эмигрировал в Китай. В Харбине - с 1920 года. Служил в храме Госпитального городка и в Иверской церкви. Издавал журнал «Сеятель». Оценив его проповеднический дар, русская эмиграция стала называть его «нашим златоустом». Принимал участие в публичных диспутах с адвентисткой Каринской и методистом Пейсти. Одержал в этих спорах блестящие победы. В Харбине в отсутствие священника кто-то ворвался в его дом, во время нападения была убита супруга отца Василия. Власти признали случившееся обычным ограблением, сам же отец Василий считал это делом рук советских

В 1927 году отец Василий переехал в США. Служил в Сан-Франциско. С 1938 года стал преподавателем пастырской школы при Свято-Тихоновском монастыре в Пенсильвании, затем преподавал в Джорданвилльской духовной семинарии. Заведовал типографией Свято-Троицкого монастыря (это издательство существует до сих пор). Стал автором многочисленных статей, публицистических и антисектантских книг. В большинстве источников говорится, что отец Василий скончался в 1951 году, однако на его могильной плите на кладбище Джорданвилльской семинарии сказано, что он отошел ко Господу 29 июня 1952 года.

У отца Василия был сын Сергей, который погиб в Англии во время Второй мировой войны в 1943 году. Его останки покоятся на кладбище Джорданвилльской семинарии рядом с могилой отца.

# Сын Церкви

Федор Никифорович Плевако, непревзойденный русский Демосфен, судебный оратор и церковнообщественный деятель, принадлежит к числу тех великих национальных талантов, которые злонамеренно замалчивались или развенчивались нашей левой общественностью, державшей в своих цепких руках литературу и журналистику. Целый ряд русских писателей, судебных деятелей, хирургов, философов и ученых профессоров просто вычеркивались из списков культурных работников нашей либеральной критикой только за то, что они «смели свое суждение иметь» по религиозным и политическим вопросам, идя иногда в разрез с общепринятыми понятиями. Произведения писателя Лескова обычно «Вестник Европы» возвращал автору нераспечатанными. Всемирно известный профессор московский, доктор Захарьин, злостно был высмеян за то, что пожертвовал полмиллиона своих сбережений на церковноприходские школы, желая, по мере сил, способствовать распространению грамотности в России, в чем ощущалась настоятельная необходимость.

– Помилуйте, – говорили в «кружках освободителей», – какой же это ученый профессор, если он жертвует на какие-то нелепые церковноприходские школы?

Конечно, ежели бы он бросил свой полмиллион на «бомбочки», на «освободительное движение», тогда дело иное: он был бы превознесен до небес, как друг народа. Жестоко ругали и Л.Н. Толстого за его отрицательное отношение к революции и особенно за его отзыв о марксизме, который он назвал «глупым и сумасбродным». Замолчали и буквально затерли философасамородка Николая Федоровича Федорова, перед которым преклонялись такие люди, как Ф. Достоевский, В. Соловьев, Л. Толстой, называвший его «великим из великих». Причина всё та же: Н.Ф. Федоров был русским национальным философом и писал в защиту попираемого и поносимого православия.

В своей книге «Мои университеты» Максим Горький сообщает о писателе наших дней В.Г. Короленко: «Моим знакомым не нравились рассказы Короленко. Этот ваш Короленко, кажется, даже в Бога верует (Вот уголовное преступление русского писателя!) Почему-то особенно не нравился рассказ «За иконой» (один из лучших). Находили, что это «этнография, не больше...».

В беседе с нами во Львове в 1914 году А.И. Куприн признавался: «Для меня еврейский вопрос и вопросы освободительного движения – это Голгофа. Когда я только выплывал на литературное поприще, царившие на журнальном Олимпе мне определенно заявили, что, если я буду против всего этого писать, мы тебя сотрем в порошок, если ты займешь нейтральную позицию, то из тебя может быть и получится писателек, но не больше жюльверновского корреспондента. Если же ты определенно станешь в ряды защитников "униженных и оскорбленных", т.е. сам понимаешь кого, и будешь петь дифирамбы налево, то мы тебя превознесем. сделаем тебя большим писателем, и ты будешь иметь деньги и славу! Выбирай сам...». И ненавидя нерусскую «свободу», Куприн должен был якшаться с революционным подпольем и лить воду



Федор Никифорович Плевако.

на иноземную мельницу, в чем впоследствии горько раскаивался.

Года три-четыре тому назад в Риге на больничной койке умер профессор психоневрологического института в Петрограде Каллистрат Фалалеевич Жаков, второй Ломоносов, выдающийся русский ученый, но совершенно затертый и замусоренный левыми течениями.

И.Д. Сытин, издатель «Русского слова» в Москве, самой распространенной в России газеты, пригласил в сотрудники оригинального русского философа публициста В.В. Розанова, который стал писать в этой газете под псевдонимом «Варварин». Увы! Он принужден был уйти, ибо вся левая часть писателей и сотрудников сытинского издания заявила решительный протест против его сотрудничества, ибо Розанов был – правый и «церковник».

«Недостает мне времени повествующу» о всех тех насилиях и нетерпимом отношении проповедников свободы и равенства к людям инакомыслящим... Все, кто только посмел в то подлое время заявить о себе, что он – верующий и националист, непременно записывались в «зоологические патриоты» и «черносотенские зубры». И бороться с этой «властью тьмы» тогда было бесполезно, т. к. бразды правления были всецело в руках тогдашних «друзей народа», оказавшихся в действительности разрушителями Родины.

Ф.Н. Плевако был глубоко религиозный человек. Долгие годы он состоял церковным старостой Кремлевского Успенского Собора в Москве, много жертвовал на церковные и просветительные нужды, особенно на поддержку серьезных ученых и бедных студентов, делая все так, что левая рука не знала, что делает правая. Продолжительное время, до самой кончины, он дружил с двумя большими церковными деятелями и защитниками православия – профессором Московской академии Н.И. Субботиным и настоятелем Никольского единоверческого монастыря архимандритом Павлом, известным как Павел Прусский. Эти три «церковника» были неразлучными друзьями в самом благородном и возвышенном значении слова. Великим постом Ф.Н. Плевако уезжал на всю первую неделю в Никольский миссионерский монастырь (у Преображенской заставы) и там, по строгому единоверческому уставу, проводил дни говения. Аккуратно посешая все монастырские службы. продолжавшиеся много часов, он терпеливо выстаивал среди братии, принимал участие иногда в чтении поучений, будучи весьма искусным чтецом; пищей его в эту неделю было только

сухоядение – черный хлеб и вода. После исповеди утром в субботу и принятия Святых Таин он разрешал себе, за трапезой с отцом настоятелем Павлом, кушать пищу с маслом постным. Никаких дел он не вел на первой седмице, и никто на квартире не мог сообщить, где он находится.

Перед выступлением на защите по какому-нибудь серьезному делу он долго и сосредоточенно молился.

Однажды его посетил по важному и неотложному делу один сановник. Его секретарь, кандидат на судебную должность, заявил сановнику, что ему придется немного подождать, так как Федор Никифорович молится Богу и никого не принимает. Пришлось ждать...

Ум, знания, темперамент и необычайная находчивость были отличительными чертами таланта Ф.Н. Плевако. Рассказывают один случай из его судебной практики. В Калуге в окружном суде разбиралось одно дело. Защитником был вызван Ф.Н. Плевако. Калуга – древний русский патриархальный город с преобладающим старообрядческим населением. Присяжными заседателями были все люди из местного общества - купцы с длинными, библейскими бородами, мещане в чуйках и несколько интеллигентов, известных своими добрыми нравами. Здание суда было расположено против кафедрального собора. Была вторая неделя Великого поста. Слушать звезду адвокатуры собрался весь город. Ф.Н., зная в совершенстве порученное дело, серьезно приготовился к речи, которую ему, по обстоятельствам случая, не пришлось произнести. Председатель суда около 5 часов вечера заявил: «Слово принадлежит присяжному поверенному Федору Никифоровичу Плевако». Не торопясь, с важным достоинством, Плевако занимает адвокатскую трибуну, и вдруг в этот момент в кафедральном соборе ударили в большой колокол к «мефимону» к великопостной вечерне.

По-московски, широким, размашистым крестом Плевако совершает на себе крестное знамение и громко читает: «Господи, Владыко живота моего, дух праздности... целомудрия... любви даруй мне... и еже не осуждати брата моего»... Как будто какая-то электрическая искра пронизала всех присутствующих, все встали вслед за присяжными. Встали и стоя прослушали молитву и все судейские чины...

Тихо, почти шепотом Федор Никифорович произнес маленькую защитительную речь: «Сейчас священник вышел из алтаря и, земно кланяясь, читает молитву о том, чтобы Господь дал нам силу "не осуждати брата своего". А мы в этот момент собрались именно для того, чтобы осудить и засудить брата своего. Господа присяжные заседатели! Пойдите в совещательную комнату и там в тишине спросите свою христианскую совесть: виновен ли брат ваш? Голос Божий через вашу христианскую совесть скажет вам о его невиновности. Вынесите ему оправдательный приговор».

Присяжные совещались немного. Через пять минут они вышли, и старшина заявил их решение: «Нет, невиновен». Так блестящей речи московского витии и не пришлось послу-

Возвращаясь однажды из Москвы в Сибирь, мне пришлось ехать в одном купе с Ф.Н. Плевако. Он ехал к своим родным в г. Троицк Оренбургской губернии, и до Челябинска нам пришлось следовать вместе. Я его сразу узнал, так как, часто бывая в Москве, я не пропускал случая посетить зал судебных заседаний и послушать великих ораторов, и особенно Плевако. Мы обсуждали дорогой многие вопросы. Он любезно поведал о своих близких отношениях к подвижнику и великому апологету православия о. Павлу Прусскому и Н. И. Субботину. Наконец я решил ему задать вопрос:

– Скажите, пожалуйста, Ф.Н., где вы учились красноречию? Кто из университетских ваших профессоров был лучшим вашим наставником?

Ф.Н. улыбнулся и очень искренно, как мне казалось, ответил:

– Малому я научился в наших школах, но и за то благодарю и молюсь за своих наставников. Главным же профессором красноречия у меня был... святой Иоанн Златоуст...

Он подробно поведал мне, что, когда он был еще на студенческой скамье, чтение Златоуста составляло для него самое любимое занятие.

– А логику я учил у св. Григория Богослова, ибо более правильного и логически последовательного мышления редко у кого можно встретить. Прочтите внимательно его догматические трактаты против ариан: это - шедевры логики...

Он прищурился своими косыми монгольскими глазами и улыбнулся. Я видел в нем не обыкновенного человека, а как бы пришельца из другого мира. Действительно, это был человек, целою головою стоявший выше толпы, выше современников и истинный «сын Церкви».

Возвратившийся из сектантства в Православие князь Д. Хилков в своих письмах задает вопрос: где искать живую Церковь, где православные члены Мистического Тела Христова? И отвечает: «А вот, например, «Три старца» (в рассказе Толстого), «Два старика» (его же). Эти примеры выражают дух православия. Есть ли такие старцы и старики на самом деле? Несомненно, есть. Вот эти люди, живущие на земле и исповедывающие учение Церкви, и суть члены Церкви. Я не вижу другого способа с ними познакомиться, как пойти странствовать по селам и монастырям» (Т.І, стр. 74). К числу живых камней, из которых строился и строится «духовный дом», и нужно отнести тех глубоко религиозных ученых и общественных работников, как Ф.Н. Плевако, которые умели сочетать большой ум, образование и знания с простою религиозностью русского народа.

Протоиерей Василий ДЕМИДОВ, Свято-Троицкий монастырь (Джорданвилль, штат Нью-Йорк)

#### СПРАВКА

Федор Никифорович Плевако родился в городе Троицке Оренбургской губернии (ныне Челябинской области) в 1842 году. Окончил юридический факультет Московского императорского университета. Природа наделила Плевако чудесным даром слова. Он считался одним из лучших адвокатов Москвы. Судебные речи Плевако изобилуют ссылками на Священное Писание и святоотеческие труды. Имел чин действительного статского советника. Скончался в 1908 году и был похоронен на кладбище Скорбященского монастыря. В 1929 году останки Плевако были перенесены на Ваганьковское кладбище.

## «Седой вепрь» против «Форс-мажора»

В селе Большой Куяш состоялась битва интеллектуалов



Селу Большой Куяш Кунашакского района очень повезло: при местном храме Покрова Пресвятой Богородицы собрались очень живые, деятельные и легкие на подъем люди. То фестиваль рыбалки организуют, то великую битву умов. Интеллектуальная игра «Один против всех» проводится здесь уже в пятый раз. На юбилейную битву сошлись шесть команд. Три местные: «Седой вепрь» (куяшские охотники и рыболовы), «Стиль» (учителя Куяшской средней школы) и «Позитив» (представители сельского Дома культуры). Из Челябинска приехали соперники: команда Челябинской областной коллегии адвокатов «Академическая» и две команды студентов Института права Челябинского государственного университета - «Форсмажор» и «Дети Фемиды». Идейный вдохновитель проекта и бессменный ведущий игры Наталья Аверина подготовила в очередной раз свыше сорока каверзных вопросов на совершенно разные темы. Интеллектуальный баттл длился около двух часов. Сто двадцать минут мозгового штурма, яростных споров, оригинальных версий и ярких ответов.

Наконец, жюри подвело итоги. Награждение проводили настоятель храма отец Игорь Марков и председатель Попечительского совета храма Михаил Янин.

Первое место досталось команде «Академическая». Лучший игрок команды Игорь Власов был удостоен специального кубка «Самому башковитому» за высокую активность и результативность. Второе место заняла команда будущих юристов «Форс-мажор». Ребята в очередной раз подтвердили свой высокий интеллектуальный уровень. Почетное третье место досталось команде педагогов Куяшской средней школы «Стиль».

Оставшимся трём командам были вручены кубки «За волю к победе».

Завершилось мероприятие, по традиции, обильным и сытным угощением от местных жителей.

Челябинцы покидали хлебосольное село с большой неохотой и желанием новых встреч.



† †

Окончание. Начало в мартовском номере.

# Легенда разведчика

Алексей Архипович Батраев родился 9 марта 1856 года в Парижском поселке Верхнеуральского уезда Оренбургской губернии. Родителями его были служащий казак Архип Васильевич Батраев и его законная жена Евдокия Иванова. Крестил младенца священник Петропавловской церкви села Великопетровка Василий Павлович Ребрин. С Великопетровкой связано детство и отрочество будущего нагайбакского пастыря: здесь в 1869 году он окончил курс станичной школы. Свои познания юный Алексей пополнял в семье, о чем свидетельствует отметка в одном из его отчетов: «образование получил домашнее». Алексей был весьма талантливым учеником, и очень рано у него возникло желание быть учителем.

Его учительская карьера началась необыкновенно рано, в возрасте 14 лет. Следующие 20 лет своей жизни он будет преподавать в школах Парижского, Кассельского и Требиатского поселков. Начав свою педагогическую деятельность в одно время с христианским просветителем нагайбаков Игнатием Тимофеевым, в его лице Алексей Батраев приобрел и опытного наставника, и ближайшего сотрудника, а после принятия Тимофеевым священного сана – и духовного отца. Именно от него он воспринял методику инородческого образования Н.И. Ильминского, от него получал необходимую для работы литературу, издаваемую казанским Братством св. Гурия.

Осенью 1887 года Оренбургский епархиальный комитет Православного миссионерского общества принял важное решение - о преобразовании казачьей требиатской школы в миссионерскую. Поводом для этого стало донесение священника Фершампенуазского прихода Василия Меркурьева о мусульманском влиянии в Требии. Посетовав на невозможность решить проблему своими силами, священник предложил прислать в поселок опытного миссионера, предположив, «что дело это может вести с успехом учитель соседней казачьей школы в Парижском поселке Батраев, родом из нагайбаков». Предложение было одобрено комитетом, и Алексей Батраев был назначен учителем Требиатской миссионерской школы. С этого момента началось его миссионерское служение в Требии.

Через несколько месяцев, 29 января 1888 года, Требиатскую миссионерскую школу посетил с проверкой инспектор инородческих училищ В. Катаринский. Оценку деятельности требиатского учителя Катаринский поместил на страницах своего отчета:

«Учитель Батраев к делу достаточно подготовлен, ревностный и очень религиозный христианин, душевно преданный религиозному просвещению нагайбаков. Свое дело он ведет хорошо и успешно, особенное внимание обращает на обучение Закону Божию и церковному пению... Он часто ведет религиозные беседы с учениками и с взрослыми, особенно во время праздников. Конечно, особенно больших успехов Батраев пока не сделал, за недавним перемещением в Требиацкий поселок, но... и то хорошо, что положено прекрасное начало религиозному просвещению нагайбаков в Требии и что учитель Батраев по сво-



Переделанный под клуб Космодамиановский храм села Париж.

ему нравственному складу и способностям вполне обещает оправдать возложенные на него Комитетом надежды».

В 1889 году в поселке Требиатском был открыт собственный приход. Первым священником Требии стал выпускник Казанской Крещенотатарской школы, фершампенуазский учитель Спиридон Ишменев. Однако уже в сентябре 1890 года отец Спиридон по собственному прошению был переведен в Париж. И тогда епархиальное начальство обратило внимание на требиатского учителя, два года плодотворно трудившегося в миссионерской школе поселка. К этому времени он имел уже достаточно солидный педагогический стаж, а его труд был отмечен серебряной медалью «За усердие» для ношения на груди на Александровской ленте.

31 декабря 1890 года, в день отдания праздника Рождества Христова, епископ Оренбургский и Уральский Макарий рукоположил учителя Алексея Батраева во священники к Михайло-Архангельской церкви Требиатского поселка. Начало его служения пришлось на тяжелое время голода, разразившегося в Оренбургской губернии в 1891-1892 годах. В эти трудные годы свое священническое и миссионерское служение о. Алексей Батраев активно совмещал с благотворительной и педагогической деятельностью, а также с подготовкой к строительству храма, который должен был стать новой школой для детей требиатских нагайбаков. Благодаря его энергичной деятельности храм-школа в честь Св. Архангела Михаила в Требиатском поселке был построен и освящен уже в октябре 1895 г.

Будучи рукоположенным во священники, Алексей Батраев исполнял должность законоучителя требиатской школы. В своей учительской практике о. Алексей столкнулся с необходимостью искоренения языческих представлений нагайбаков и противодействия мусульманской пропаганде в семьях своих учеников. Делал он это с большой осторожностью и соблюдением педагогического такта. Так, ученица Толмачева, ставшая невольной участницей языческого обряда, не услышала от о. Алексея ни слова упрека за этот поступок, а ученику Ишменеву, родители которого перешли в ислам, священник дал совет, как оставаться христианином, не нарушая при этом 5-ю заповедь – о почитании ро-



Священник Алексий Батраев.

дителей. Для утверждения взрослых прихожан в православии о. Алексей, по примеру других приходов, устраивал накануне церковных праздников религиозно-нравственные чтения, главной темой которых было разъяснение правил христианского благочестия на примере жизни и подвига христианских святых.

Материальное обеспечение причта требиатской церкви было достаточно скромным. В рапорте церковному начальству за 1896 г. о. Алексей докладывал:

«(Причту) положено жалованье от казны, а именно: священнику – 225 руб., а псаломщику – 75 руб. От местного общества причт руги и жалованья не получает, братского дохода за требоисправление ежегодно получается от 60 до 85 руб.»

При этом ни у священника, ни у псаломщика долгое время не было собственного жилья, и им приходилось оплачивать съемное жилье из своего и без того скромного бюджета.

Однако в 1896 г. возникло одно благоприятное обстоятельство, которое могло улучшить материальное положение требиатского причта. Об этом обстоятельстве о. Алексей сообщал в своем рапорте на имя благочинного:

«При церкви имеется отведенный участок земли в 300 десятин хорошего качества для пашни и сенокосной... За последнее лето разведкой местного причта найдено золото с хорошим содержанием».

О. Алексей не скрывал своей находки и своих намерений использовать ее во благо причта требиатской

церкви, которому принадлежал золотоносный участок. Но на пути этого предприятия встал влиятельный золотопромышленник Рамеев, который смог вопреки закону, запрещавшему использование церковной земли не членам причта, присвоить себе церковный надел.

Через несколько лет этот конфликт между требиатским причтом и влиятельным золотопромышленником послужил причиной для возбуждения дела против о. Алексея Батраева в церковном суде. О характере обвинений, предъявленных о. Алексею, можно судить по постановлению Оренбургской духовной консистории от 4 июня 1899 г. за № 262: священник Михайло-Архангельской церкви Требиатского поселка обвинялся в «неисполнении им, Батраевым, приходских треб и о занятии им золотопромышленностью». Преосвященный Владимир (Coколовский) по рассмотрении дела подписал резолюцию № 3148 следующего содержания:

«По проверке о. благочинным сведений, обвинение оказалось основательным. Чтобы не повторилось несчастие и на новом приходе, сделать ему чрез благочинного строгое внушение – помнить свой пастырский долг и строго исполнять его».

Рассмотрение дела и резолюция на него архиерея последовали почти через год после перевода о. Алексея на другой приход, а это значит, что предъявленные ему обвинения и его перевод не были связаны друг с другом. Да и само дело касалось не каких-либо серьезных нарушений церковных канонов, а вопросов церковной дисциплины, которые рассматриваются в административном порядке. Тем не менее, даже спустя много лет на вопрос соответствующей графы клировых ведомостей: был ли священник под судом или следствием, о. Алексей должен был отвечать утвердительно.

В дальнейшем этот факт будет использован отпавшими в ислам нагайбаками для распространения ложных слухов о лишении о. Алексия священного сана за кражу рыбы из чужих сетей. Но эти слухи пользовались доверием только среди мусульман. Православные жители Требии помнили и любили своего пастыря, который, к тому же, часто посещал их в дни церковных праздников, чтобы послужить в созданном его трудами храме.

16 октября 1898 г. по распоряжению епархиального начальства священники Требиатского поселка Верхнеуральского уезда Алексей Батраев и поселка Наваринского, того же уезда, Николай Юнгеров, русский по национальности, были переведены один на место другого. О. Николай был направлен в Требию с миссионерскими целями: молодой священник только что окончил противомусульманское отделение Оренбургской духовной семинарии, и предполагалось, что он, как специалист, сможет вывести миссионерскую работу в поселке на новый уровень. Однако из-за незнания нагайбакского языка и излишней строгости русского священника к прихожанам дело миссии в Требии оказалось под угрозой срыва. Осознав свою ошибку, епархиальные власти назначили в Требию о. Макария Софронова, одного из лучших учеников Н.И. Ильминского.

# Батраева



Полковник СВР Борис Батраев в возрасте.

В Наваринской церкви о. Алексей Батраев будет служить до самой своей кончины, которая последует 14 декабря 1915 г. Материальное состояние семьи священника на новом месте не улучшится: в списке должников Оренбургского епархиального женского училища за 1908 г. числится старшая дочь священника Наталья, к тому времени уже работавшая учительницей в требиатской школе. И это при том, что о. Алексей в эти годы являлся действительным членом Общества вспомоществования нуждающимся ученикам этого учебного заведения.

Отношения его с церковными властями в этот период также были далеки от идеальных: ему то и дело объявляли выговоры: за отлучки из прихода без ведома благочинного, за чрезмерную требовательность к прихожанам, за ошибки в ведении метрических книг. Тем не менее, в отзывах благочинных о поведении о. Алексея Батраева всегда будет значиться: «Весьма хорошего» и «Очень хо-

В 1909 г., к дню Св. Пасхи, за ревностное исполнение служебных обязанностей и благоповедение о. Алексей Батраев был награжден скуфьей. Оказавшись среди русского населения, нагайбакский пастырь направил свой миссионерский талант на дело обращения раскольников: 29 июня 1912 он присоединил к Православной Церкви казачью вдову Магнитного поселка Татьяну Голину, 33 лет, из раскола поморского толка. Миссионерские заслуги священника были отмечены в юбилейном отчете ПМО за 1910 г., где, в числе известных оренбургских миссионеров, было названо и имя о. Алексея Батраева. В общей сложности священническое служение о. Алексея продолжалось 25 лет, 8 из которых он отдал миссионерским трудам на благо своего народа.

Как и у большинства священников, семья требиатского священника была многодетной. С 1878 по 1899 годы у о. Алексея Батраева и его супруги Елены Петровой родилось шестеро детей: Николай, Наталия, Прокопий, Александр, Павел, и Никодим. Почти все его дети стали учителями. В семье младшего сына о. Алексея, Никодима, в 20-е годы родился будущий советский разведчик Борис Батраев.

Парижская «Эйфелева» вышка и памятный крест на месте парижского храма свв. муч. Косьмы и Дамиана.

Жизненный путь учителя, священника и миссионера Алексея Батраева был тернистым и вместе с тем – ярким: родившись в семье простого парижского казака, он, как и все нагайбаки, должен был стать храбрым воином, сражаться с врагами Царя и Отечества и, возможно, умереть героем где-нибудь под Шипкой или Кокандом. Но уже в юности он почувствовал иное призвание – быть учителем. Тем не менее, такие чисто казачьи качества его характера, как преданность, мужество, решительность, бескомпромиссность, проявлялись даже в годы его служения в Церкви.

Свое миссионерское служение о. Алексей воспринимал как нравственный долг перед своим народом, который он оставил не по своему желанию. Влияние его личности и его поступков на современников было таково, что даже спустя столетие нагайбаки продолжают рассказывать о нем различные легенды. Автором одной из них стал его внук, Борис Батраев. Конечно, живи он в другое время, он не стал бы скрывать всей правды о жизни и делах своего деда, которыми можно было только гордиться и которые составляют истинную честь и славу нагайбакского народа. Но не мы выбираем времена – времена выбирают нас...

Из дверей дома на улице Жака Оффенбаха разведчик Батраев вышел ближе к полудню, когда шпиль Эйфелевой башни, как часовая стрелка, указывал на сияющее на синем парижском небе яркое майское солнце. В руках он держал бумажный пакет, перевязанный розовой шелковой лентой. В пакете находились рукописи последнего русского классика Ивана Алексеевича Бунина, которые из посольства СССР в Париже вскоре будут отправлены на родину писателя, в Россию. 9-томное собрание сочинений И.А. Бунина будет издано в Москве в 1965-1967 годах. Значительная часть этого собрания увидит свет только благодаря разведчику и дипломату Борису Батраеву, который, как и его дед, много лет будет честно и бескорыстно служить своему народу, своей стране.

Прославленный разведчик и заслуженный сотрудник СВР России Борис Никодимович Батраев скончался в Москве 29 февраля 2008 года.



Протоиерей Андрей ГУПАЛО, клирик Одигитриевского женского монастыря Челябинска

Для написания статьи автором использованы материалы Оренбургского и Челябинского областных архивов, а также XV глава книги «Женские судьбы разведки» писателя Владимира Антонова.

Фотоматериалы из личного архива Б.Н. Батраева предоставили для публикации нагайбакские краеведы Александр Григорьевич Тептеев и Константин Святославович Сергеев.

Календарные даты в статье даны по юлианскому стилю.

#### ДЛЯ ЛЮБОЗНАТЕЛЬНЫХ

Рубрика для тех, кому всё интересно. Здесь мы рассказываем о церковных паронимах. Это такие церковнославянские слова, которые похожи на русские, но означают совсем другое.

#### **ИЗНУРЯТИ**

По-русски «изнурить» означает «утомить», «измучить». А в церковнославянском языке этот глагол применятся обычно не к людям, а к имуществу, и означает «истратить, истощить». «Богатство мое, Спасе, изнурив в блуде, пуст есмь плодов благочестивых», – звучит в храме в Великую Среду. Это означает: «Богатство мое, Спаситель, истощив в беспутстве, я нищ плодами благочестия».

#### ИЗОБРАЗИТИ

«Изобразити» в церковнославянском языке означает «сформировать, образовать», а «изобразитися» – «сформироваться». «И во чреве матерни изобразихся плоть» (Прем. 7: 2) означает «и в материнском чреве я образовался как плоть». Другой пример из Священного Писания: «Аще же биются два мужа, и поразят жену непраздну, и изыдет младенец ея неизображен, тщетою да отщетится. Аще же изображен будет, да даст душу за душу», - предписывал евреям закон Моисея. Эти слова переводятся: «Когда подерутся два человека и ударят беременную женщину, и она выкинет младенца своего несформировавшегося, это не зачтется. Если же он сформировался, пусть обидчик отдаст жизнь за жизнь» (Исх. 21: 22-23).

#### ИЗОЩРЯТИ

В церковнославянском языке «изощряти» означало «заострять, точить», а «изощренный» - «острый, отточенный». «Стрелы твоя изощрены» в переводе означает «стрелы твои заострены» (Пс. 44: 6). Можно сказать, что и в современном языке эпитет «изощрённый» употребляется в значении «острый», но прикладываем мы его не к оружию, а к хорошо отточенной мысли или виртуозному действию.





# Красный, жёлтый, зелёный...

### Красим яйца к Пасхе народными способами

Чтобы яйца получились по-настоящему праздничными, их нужно подготовить. До окрашивания вымойте их с содой – тогда краска ляжет равномерно. Чтобы яйца не потрескались при варке, подержите их часок при комнатной температуре, а затем кладите в тёплый, не кипящий раствор.

Теперь поговорим о самых проверенных и безопасных красителях.

- Луковая шелуха (от обычного лука и от красного). Даёт жёлтый, красный, лиловый и коричневый цвет. Шелуху залейте водой, кипятите 30 минут. Затем в этом растворе варим яйца чем дольше, тем темнее они будут.
- Берёзовые листья. Дают ярко-жёлтый цвет. Поварите свежие или сухие берёзовые листья 10 минут. Затем охладите отвар и варите в нём яйша.
- Кофе, чёрный чай. Бежевый или коричневый цвет (зависит от времени варки яиц). Заварите крепкий раствор кофе или чая и варите в нём яйна.
- Шелуха семечек подсолнуха (не жареных!), серёжки тополя, ягоды черники. Всё это позволяет получить голубой или фиолетовый цвет. Сначала нужно приготовить отвар, затем варить в нём яйца.

- Краснокочанная капуста. Синий цвет. Кочан капусты мелко нарежьте, залейте водой, добавьте 4 столовые ложки уксуса и оставьте на ночь. Утром в этой смеси варите яйца.
- Зелень: шпинат, крапива. Светло-зелёный цвет. Заранее приготовьте отвар, в нём варите яйца.
- Скорлупа грецкого ореха, кора молодой яблони, побеги тополя, цветки ромашки, шафран, зверобой. Жёлтый цвет. Варите яйца в заранее приготовленном отваре.
- Апельсины, лимоны, морковь. Оранжевый, светложёлтый цвет. Сначала отварите яйца в воде, а затем натрите их соком цитрусовых или моркови. Также можно замочить горячие варёные яйца в морковном соке с добавлением куркумы.
- Свёкла, черника, черёмуха. Ярко-красный цвет. Отварите яйца в воде и натрите свекольным либо ягодным соком.
- Кора и ветки вишни. Дают розовый, красноватомалиновый цвет. Отварите кору и веточки вишни минут 15, дайте настояться несколько часов либо оставьте на ночь. Затем процедите и в этом настое варите яйца.
- Виноградный сок из тёмного винограда. Придаст яйцам нежный лавандовый оттенок. Выдержите варёные яйца в соке несколько часов.



#### **НА ЗАМЕТКУ**

### шик, блеск, красота!

Если вы хотите получить узор в крапинку, намочите яйцо и обваляйте его в рисе. Налипшие рисинки аккуратно обмотайте марлей и варите в растворе красителя.

Чтобы получить красивый полосатый узор, обмо-

тайте яйцо разноцветными линяющими нитками и сварите в воде.

Если вам нужны яйца с «мраморным эффектом», за минуту до окончания варки добавьте в раствор растительное масло. Чтобы все пасхальные яйца сияли и блестели, когда они будут совершенно готовы, покрашены и высушены, протрите их тряпочкой, смоченной в растительном масле без запаха.

## Обязательно ли магазинные куличи нести в храм на освящение? Ведь некоторые хлебокомбинаты заявляют, что «обряд» освящения они провели



Разберёмся, что значит освящение. Это вовсе не магическая «энергия», которой покрывается кулич сверху по слою сахарной пудры. Это наша молитва. Когда мы приносим в храм кулич и другие пасхальные снеди, мы вместе с другими людьми просим Бога, чтобы Он благословил эти продукты. Ни физика, ни химия при этом не меняются. В завершение молебна батюшка кропит их освященной водой в знак подтверждения – как под документом ставится сиреневая печать.

А что значит кулич, освященный на фабрике? Это значит, что о куличах по-

молился кто-то другой, батюшка, которого пригласили в цех. О вашем существовании он не подозревает. Но почему бы вам не помолиться ещё раз, не обратить свои слова к Богу?

Так что, если есть возможность, придите в храм, принесите кулич, творожную пасху, яйца, конфеты – любые праздничные блюда (кроме мяса). Украсьте красной свечой, помолитесь вместе с батюшкой, по возможности пожертвуйте что-нибудь храму (мальчикалтарник после молебна пройдёт с корзиной).

Нет возможности – не переживайте, ешьте любой кулич – ведь это прежде всего символ Пасхи, Воскресения Христова. И помните слова Спасителя: «Царство Божие внутрь вас есть» (Лк. 17, 21).



# У нас в печи – лучшие куличи!

### Оригинальные рецепты главных пасхальных лакомств

Раз в год религиозная сознательность россиян достигает таких высот, что они бросают все дела и красят яйца. Самые рукастые ещё и куличи пекут. И неважно – постился ли ты сорок дней, в праздник Пасхи все радуются и накрывают обильный стол. Сегодня мы покопаемся в старой православной книге рецептов и найдем самые необычные пасхальные лакомства.

#### Кулич шоколадный

#### Продукты:

20 г сухих дрожжей, 1,5 стакана муки (плюс муки, сколько потребуется на замес), 15 яиц, 2 стакана сахара, 200 г тёмного шоколада (или 50 г какао), 0,5 стакана рома или ликёра, 0,5 стакана красного вина, 0,5 стакана молотых ржаных сухарей, 100 г апельсиновых цукатов, 0,5 чайной ложки корицы и столько же молотой гвоздики.

#### Приготовление:

В половине стакана тёплой воды распустить дрожжи, добавить 1,5 стакана муки и дать подняться в тёплом месте. После этого добавить 15 желтков, взбитых с сахаром добела, ром, вино, ржаные сухари, мелко порезанные цукаты, гвоздику и корицу. Все хорошо вымесить и дать подняться. Шоколад натереть на мелкой тёрке, смешать со взбитыми в пену 15 белками, ввести в тесто. Добавить столько муки, чтобы можно было замесить тесто. Формы смазать маслом, заполнить на треть тестом, дать подняться и выпекать.

#### Кулич заварной (богатый)

#### Продукты

3 стакана муки, 3 стакана молока, 50 г сухих дрожжей, 40 яиц (да-да, это не опечатка!), 2,5 стакана сахара, 3 стакана сливочного масла, муки – сколько возьмет тесто.

#### Приготовление:

З стакана муки заварить кипящим молоком (2,5 стакана) и хорошо размешать. Когда масса остынет до температуры парного молока, добавить 50 г сухих дрожжей, распущенных в 0,5 стакане молока и дать подняться в тёплом месте. 40 желтков растереть добела с сахара, ввести эту массу в тесто. Затем добавить в него 40 взбитых в пену белков. Дать тесту еще раз подойти, влить 3 стакана растопленного масла и всыпать муки, сколько потребуется для сдобного теста. Выбить тесто на столе как можно лучше, разложить по формам, дать подняться и выпекать.

#### Кулич по-польски

#### Продукты:

 $600\ {\rm r}$  муки,  $1\ {\rm c}$  стакан молока,  $2\ {\rm c}$  стакана сливок,  $50\ {\rm r}$  свежих дрожжей,  $10\ {\rm s}$  иц,  $800\ {\rm r}$  сахара, еще муки, сколько возьмёт тесто.

#### Приготовление:

Горячее молоко, горячие сливки и муку тщательно размешать. Дать массе остыть до температуры парного молока, прибавить разведенные в небольшом количестве молока вспенившиеся дрожжи и 2 яйца. Перемешать, накрыв тесто холщовой салфеткой, поставить в тёплое место для брожения. Когда тесто поднимется, добавить 8 желтков, растертых добела с половиной сахара и 8 взбитых с другой половиной сахара белков (белки взбить в стойкую пену). Аккуратно перемешать тесто, добавить в него ещё муки и дать подняться вторично. Затем тесто тщательно выбить на столе, разложить в смазанные маслом формы, дать подняться и выпекать при температуре 180 градусов.



#### Кулич миндальный

#### Продукты

 $1~\rm kr$  муки,  $0,5~\rm nutpa$  молока,  $50-70~\rm r$  свежих дрожжей,  $5~\rm suц$ ,  $200~\rm r$  сахара,  $300~\rm r$  сливочного масла,  $200~\rm r$  очищенного миндаля,  $1~\rm numon$ ,  $150~\rm r$  изюма, соль по вкусу.

#### Приготовление:

Вскипятить молоко, остудить до температуры парного. В небольшой части молока развести дрожжи, добавив 1 столовую ложку сахара. В молоко всыпать муку, добавить вспенившиеся дрожжи, тщательно перемешать. Накрыть полотенцем и поставить в тёплое место для брожения. Когда тесто поднимется, добавить 5 взбитых с сахаром желтков, растопленное тёплое масло, натёртую цедру лимона, часть очищенных измельченных ядер миндаля, изюм, соль. В конце ввести взбитые в стойкую пену белки, тщательно вымесить тесто, перемешивая сверху вниз. Разложить тесто в смазанные маслом формы, дать подойти, смазать поверхность кулича желтком, посыпать оставшимися ядрами миндаля. Выпекать при температуре 180 градусов.

#### Баба маковая

#### Продукты:

Для теста: 600 г муки, 1 стакан молока, 2 стакана сливок, 50 г свежих дрожжей, 10 яиц, 800 г сахара, ещё столько муки, сколько возьмёт тесто.

Для маковой начинки: 150 г мака, 0,5 литра молока, 40 г сахара, 20 г масла, 30 г молотого пряника, цедра лимона, корица, 20 г шоколада, 1 ст ложка мёда.

#### Приготовление:

Приготовить дрожжевое тесто, поставить в тёплое место для брожения. Тем временем приготовить маковую начинку: молоко вскипятить с сахаром, поварить в нём мак до мягкости, затем тщательно истолочь его в ступке. Полученную массу смешать с мёдом, натёртой цедрой лимона, корицей, натёртым на тёрке пряником, шоколадом.

Тесто раскатать, намазать маковой начинкой, завернуть рулетом, положить в подготовленную форму, дать хорошо подойти в тёплом месте.

Выпекать при температуре 180 градусов. В разрезе такая баба очень красивая.

#### Баба польская (непростая)

Продукты: 10 яиц, 2 стакана сахара, 2 стакана муки, 50 г сухих дрожжей.

#### Приготовление:

Взбить 10 желтков с 2 стаканами мелкого сахара, прибавить 2 стакана муки и сухие дрожжи, разведённые в небольшом количестве молока. Всё хорошо взбивать не менее полутора часов, выложить в форму, дать подняться до краёв и выпекать.

## ЦЕРКОВЬ И ОБЩЕСТВО

Челябинские епархиальные ведомости № 4 (111) 2021 г.



## По благословению митрополита Челябинского и Миасского ГРИГОРИЯ паломническая служба Челябинской епархии приглашает в поездки на первое полугодие 2021 года

| поездки                                                                                                         | АПРЕЛЬ   | МАЙ      | июнь     | Пожертвование    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|----------|----------|------------------|
| <br>Верхотурье, Меркушино, Актай                                                                                | 23-24-25 | 24-25-26 | 18-19-20 | 2500 py6. + 800* |
| Ганина Яма – Новоуткинск                                                                                        | 25 24 25 | 24 23 20 | 05-06    | 1400 py6. + 600* |
| Екатеринбург – Ганина Яма                                                                                       |          | 08       | 03-00    | 1300 py6. + 300* |
| Тарасково (источники)                                                                                           | 24-25    | 29-30    | 19-20    | 1500 py6. + 500* |
| Савино (источники, купель) – храм Параскевы Пятницы                                                             | 17-18    | 25-30    | 13-20    | 1500 py6. + 500* |
| Магнитогорск православный – Пласт                                                                               | 17 10    | 27-28    |          | 1400 py6.+500*   |
| Далматово (2 дня) (источники, купель)                                                                           | 24-25    | 2, 20    | 12-13    | 1300 py6. + 500* |
| Верхний Уфалей – Нижний Уфалей                                                                                  | 24 25    | 09       | 12 15    | 1200 py6.+300*   |
| Боровское (храм Похвалы Пресвятой Богородицы)                                                                   | 17-18    | 0,       |          | 1300руб. + 500*  |
| Чимеево (источники, купель) – Житниковское (церковь Михаила Архангела)                                          | 17-10    | 15-16    |          | 1500 py6. + 500* |
| Курган (1 день) – Богоявленский собор, собор Александра Невского, храм Целителя Пантелеимона (купель)           |          | 08       |          | 1300 py6. + 300* |
| Курган (2 дня) – храм Порт-Артурской иконы Божией Матери, подворье старинного Свято-Духовского храма п. Смолино |          |          | 26-27    | 1500 py6.+600*   |
| Троицк – Южноуральск                                                                                            |          |          | 19       | 1000 py6. + 300* |
| Смолино (храм князя Владимира) – Новосинеглазово (храм в честь иконы Божией Матери «Скоропослушница»)           |          | 23       |          | 500 py6.+100*    |
| Чудиново – Петровское – Каратабан                                                                               | 25       | 15       | 05       | 800 py6. + 200*  |
| Кичигино (купель)                                                                                               | 23       | 16       |          | 600 py6. + 100*  |
| Кизильское (Симеоно-Анненский женский монастырь в Магнитогорской епархии)                                       |          | 08-09    |          | 1700 py6.+500*   |
| Медведево – Тимирязевское – Кундравы                                                                            | 24       | 00 07    |          | 700 py6.+300*    |
| Пермь православная – Чусовой                                                                                    |          |          | 12-13    | 3300 py6.+600*   |
| Чебаркуль – Непряхино                                                                                           |          | 03       | 06       | 700py6.+200*     |
| Златоуст (1 день) – собор Серафима Саровского, храм Симеона Верхотурского                                       | 17       |          | 27       | 1100 py6.+300*   |
| Сатка (Никольский собор, церковь Троицы)                                                                        |          | 22       |          | 1300 py6.+300*   |
| Челябинск православный                                                                                          |          | 23       |          | 500 руб. + 200*  |
| Кыштым (храмы Рождества Христова, Сошествия Святого Духа на апостолов, Николая Чудотворца)                      |          | 22       |          | 700 руб. + 300*  |
| Харино (храм Александра Невского)                                                                               |          | 01-02    | 20       | 500 руб. + 100*  |
| Огневка – Ларино – Багаряк                                                                                      |          |          | 27       | 700 py6. + 300*  |
| Коркино (храм Петра и Павла) – Соколово (церковь Харалампия Магнезийского) – Еткуль (Богоявленский храм)        | 18       |          | 13       | 600 py6.+300*    |
| Булзи (Покровский храм)                                                                                         | 24       |          | 03       | 700 руб. + 200*  |
| Тарасовка (храм Всех святых) — n. Западный-2 (храм в честь Вознесения Господня)                                 | 25       |          | 20       | 500 руб. +200*   |
| Алабуга (церковно-поэтическая поездка)                                                                          |          | 30       |          | 600руб. + 100*   |
| Пласт – Верхняя Санарка                                                                                         |          | 15       |          | 1000руб. + 300*  |
| Миасс православный, Тургояк                                                                                     |          |          | 26       | 800 py6.+ 300*   |
| Уфа православная                                                                                                |          | 22-23    |          | 2500py6.+600*    |
| Невьянск – Екатеринбург                                                                                         |          |          | 05-06    | 2000 py6.+ 800*  |
| Белогорский Свято-Никольский мужской монастырь, Суксун, водопад Плакун                                          |          | 21-22-23 |          | 2700руб.+ 800*   |

<sup>\*</sup> Пожертвование за трапезу/монастырскую гостиницу/экскурсии

#### Многодневные поездки по святым местам России

| ПОЕЗДКА                                                                                                                                                                                                                             | дата поездки                          | ПОЖЕРТВОВАНИЕ                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------|
| Тобольск. Кремль. Софийский собор, Покровский собор. Абалацкий мужской монастырь: чудотворная икона «Знамение». Иоанно-Введенский женский монастырь. Освященный горячий источник                                                    | 30 апреля – 2 мая<br>20-21-22 августа | 6000 руб.                             |
| Санкт-Петербург (Петропавловская крепость; царская усыпальница; Казанский собор; Спас на Крови; монастырь Иоанна Кронштадтского;<br>Невская лавра; подворье Оптинской пустыни; Великий Новгород; Тихвин; Гатчина; Вырица) – поездом | 29 апреля - 09 мая<br>(ж/д или авиа)  | 33 000 руб.+2000 руб.                 |
| Татарстан православный (Казань - обзорная экскурсия, Свияжск, Раифский монастырь)                                                                                                                                                   | 6-10 мая, 26-30 августа               | 7000 руб.+2000 руб.                   |
| Сызрань (Вознесенский мужской монастырь) – Липецк (Свято-Успенский мужской монастырь) – Вятский Посад – Тула (Свято-Спасский храм) –<br>Рязань (Казанский мужской монастырь) – Чебоксары                                            | 21-30 мая                             | 25 000 руб. + 1000 руб.               |
| Киров православный (Преображенский женский монастырь, Свято-Успенский Трифонов мужской монастырь), Великорецкий крестный ход                                                                                                        | 31 мая - 4 июня                       | 5 000 руб. + 1000 руб.                |
| Минеральные Воды: Свято-Георгиевский ж/м (Ессентуки); Второ-Афонский Свято-Успенский м/м (гора Бештау)                                                                                                                              | 4-16 июня                             | от 30 000 руб. (стоимость уточняется) |
| Уфа православная (обзорная экскурсия) - Дедово (Покрово-Эннатский мужской монастырь) - Красноусольское (Богородице-Табынский монастырь)                                                                                             | 11-14 июня                            | 5 000 руб. + 1000 руб.                |
| Псков православный (Свияжск; Троице-Сергиева лавра; Псково-Печерский монастырь; Новый Иерусалим; Дивеево)                                                                                                                           | 11-23 июня                            | 30 000 руб.+1000 руб.                 |
| Свято-Введенская Оптина пустынь, Шамордино, Клыково, Свято-Троицкая Сергиева лавра. Дивеево. Чебоксары.                                                                                                                             | 25 июня – 6 июля                      | 25 000 руб.+2000 руб.                 |

Адрес Паломнической службы: Челябинск, ул. Кыштымская, 32 Наша группа ВКонтакте: vk.com/palomnikchel Наша электронная почта: palomniki74@bk.ru Наш сайт: palomniki.pravorg.ru Официальный сайт Челябинской митрополии www.mitropolia74.ru Телефоны паломнической службы: +7 919-346-30-67, 8 (351) 790-92-89 Паломническая служба работает с 8:00 до 18:30 каждый день без выходных. Пожертвование за паломнические поездки можно внести в регистратуре Свято-Симеоновского кафедрального собора. При себе нужно иметь паспорт.



#### ДОБРОЕ ДЕЛО (телефон 791-01-63)

Если у вас есть возможность и желание оказать помощь, звоните нам. На страницах газеты вы можете предложить ухаживать за детьми, отдать вещи или продукты, ходить за больными, убирать помещения, поработать на приусадебном участке – всё, чем вы могли бы послужить ближнему. Вы также можете обратиться с просьбой о помощи. Объявления публикуются бесплатно.

Монашеская Покровская община из села Булзи нуждается в микроволновке для паломнической трапезной. И также примем с благодарностью рассаду обычных овощей: томаты, огурцы, кабачки, тыквы. Держать связь по телефону: 89227549897, мать Иулиания или 89323030605 м. Феодосия.



**Газета** «**Челябинские епархиальные ведомости**» издается с февраля 2012 г.

Зарегистрирована Управлением Федеральной службы по надзору в сфере связи информационных технологий и массовых коммуникаций по Челябинской области 19 июля 2012 г. Свидетельство «ТУ74-00784. Учредитель и издатель - Центральная православная религиозная организация Челябинская Епархия Русской православной Церкви (454084 г. Челябинск, ул. Кыштымская, 34) Главный редактор: **Мартенец Евгений Александрович** Выпускающий редактор: **Светлана Бацан** Адрес редакции: **454084**, **Челябинск**, **ул. Кыштымская**, **34**, **Епархиальное управление**.

**Епархиальное управление.**E-mail: **vedomosti74@mail.ru**.
Телефон **(351) 791-01-63** 



Время подписания в печать по графику – 14.30. Подписано в 14.30 **14.04.2021 г**. Дата выхода – **15.04.2021 г**. Отпечатано с оригинал-макетов редакции в ЗАО «Прайм Принт Челябинск», г. Челябинск, ул. Линейная, 63. Заказ № 53493 Тираж **4 000** экз. Распространяется бесплатно. Просим читателей не использовать эти страницы в хозяйственных нуждах.